



بغيض حضور مغتي اعظم حضرت مصطف رضا خان بريلوى قدس سرهٔ امام احمد منا کريمه قرآن کنزالايمان کمد ماله موقع پرخمومی نذ دانه عقيرت

كنزالايمان كا لسانی جائزہ موسوم بهاسم تاريخي إنجلايے كنزالايمان في ترجمة القرآن A1270 عظمت كنزالايمان نادر الزمار

c 160 (?

معنفه ذاكثر صيابر سنبهلي سابق ریڈر دصدر شعبة اردوایم۔انچ (بی۔ بی) کالج، مراد آباد، یو بی

فيض گنج بخش بك سنٹر دربارمارکیٹ، داتا دریار۔ لاھور

مصطفى جان رحمت بيراكمول سلام

حقوقه بعق مصنف معفوظ

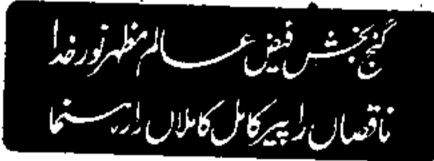
تام كتاب : ترجمه كنزالايمان كالساني جائزه مصنف : دْاكْرْصابْرْسْتْعْلْ : خليل احدرانا محرك سال اشاعت : ذي الجير ٢٣ الم نومر ٢٠١١ صفحات ۳۰۸ :

حافظ ميان غلام محى الدين رضا ررويي *بل* ب<u>ہ</u>

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

.•





بقيرجر كالأف

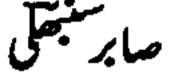
لابور يح متوراكجال درويش مكيم الم مستعم محد مولى ار تر مری ترست الله علیه جنهون نے شق رمول کا علم تھا ہے رکھا، تجب سے ک کی شمع کوردشین رکھا، مسب کر رہنا کو ایک عالمی تحریک بنایا، کتاب کی جنو كونيج يلاكرهم وسسسرفان كوعولهم وخواص تك بيهنجايا فيض موسوك تم تجمى مارى يب يلاس وتتو كم توالي ان كم خزائكم س الرم تتغير ہور سے ہیں۔ بركز ميسه روانكردش زنده سيشجش ثبت است برحسب ريدة عالم ددام ما

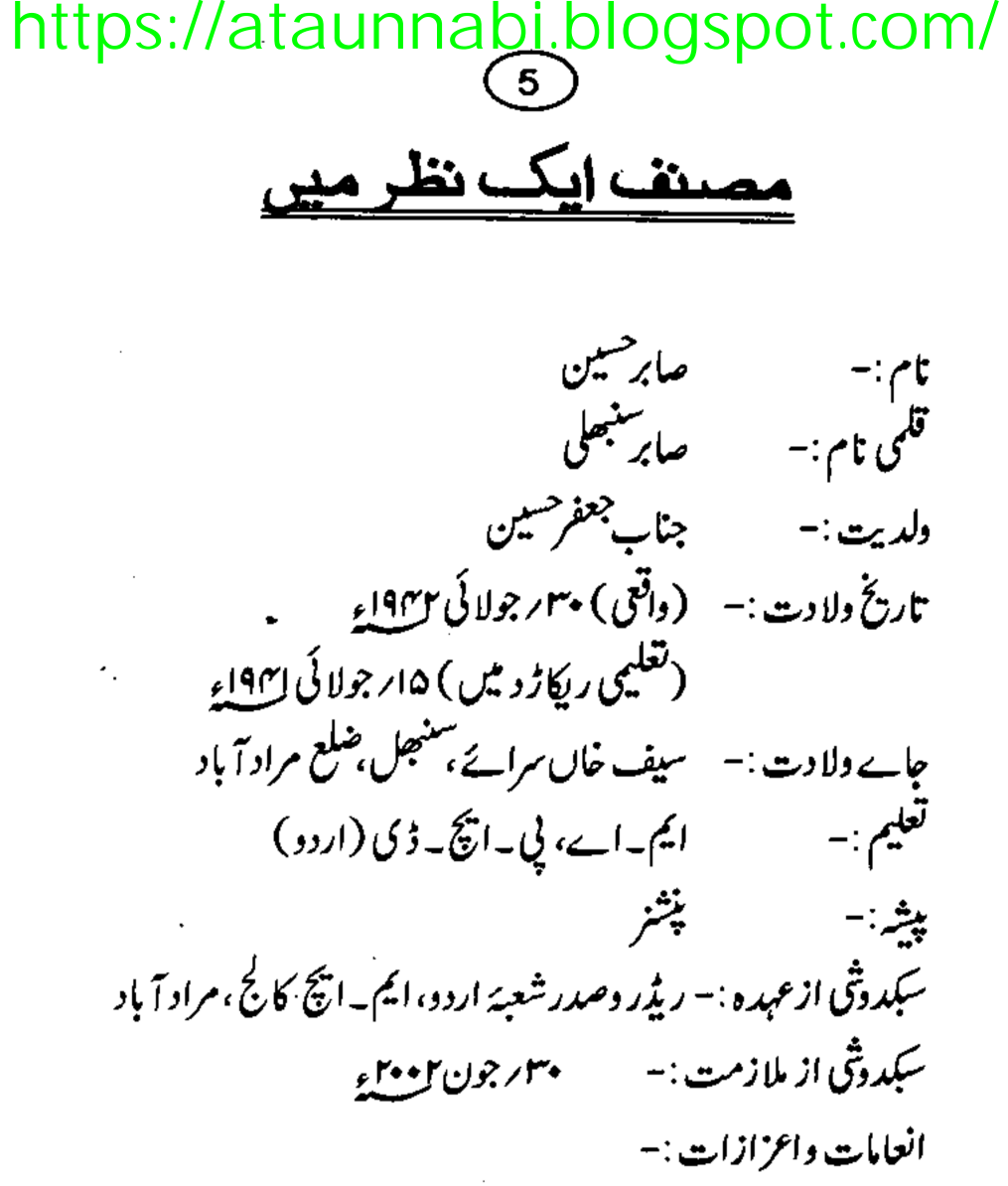




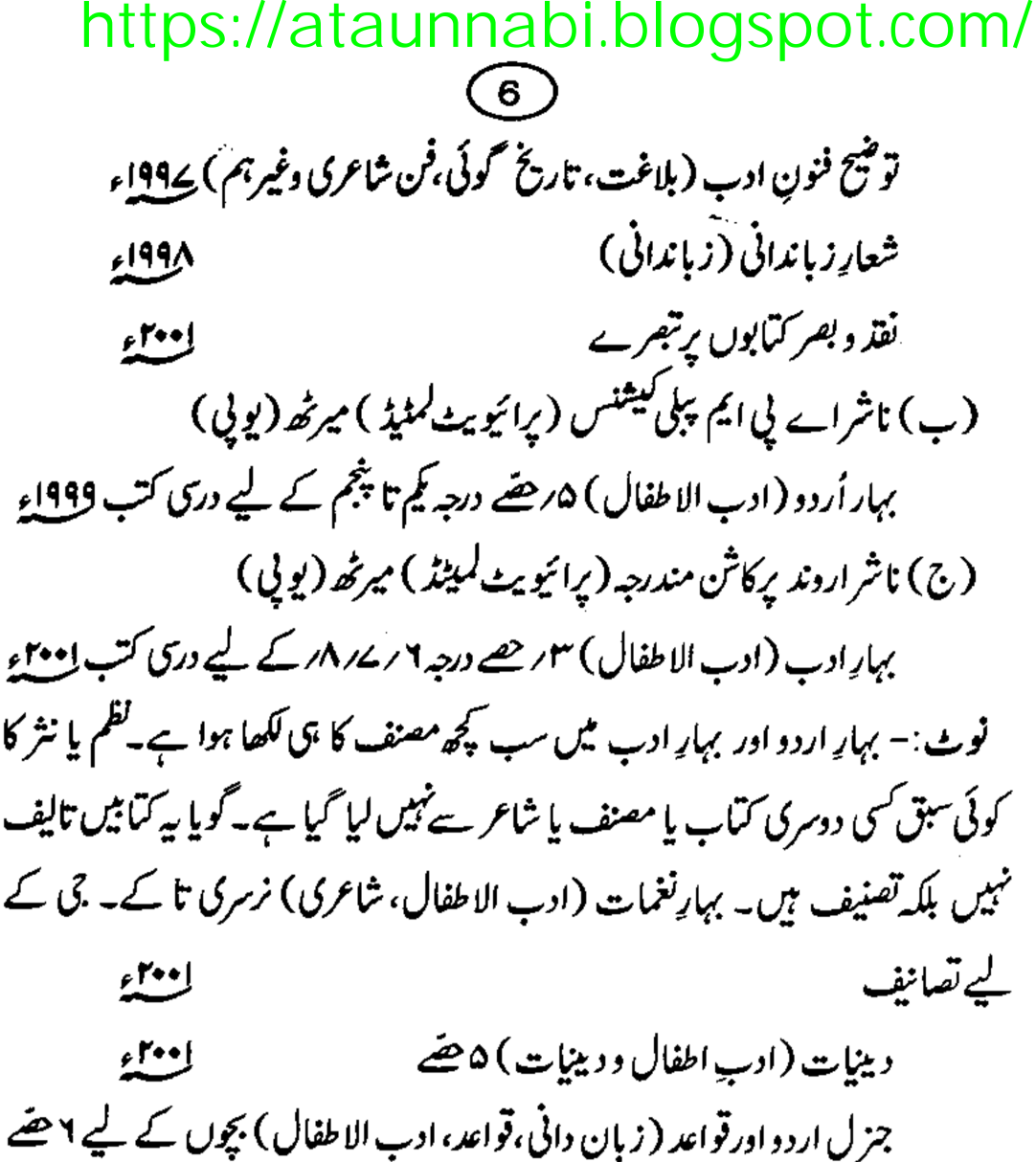
قرآن كريم كاايك عمده ترجمه نصيب ہوگيا۔

مولا ب تعالى حضرت موصوف كى قبر يرتا قيامت رحمت و انوارك بارش فرمائے۔ آمین

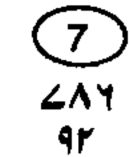




اتریردیش اردو کاڈمی لکھنؤ سے جار کتابوں پر انعامات مغربی بنگال اردوا کا ڈمی کلکتہ ہے ایک کتاب پر انعام آل انڈیا میر اکاڈمی لکھنؤ سے مجموعی خدمات پر امتیاز میر ایوارڈ مصنف کی دیگر تصانف :--(الف) ناشرخودمصنف: ادلی تجزیے (تنقید و تحقیق) و ووائے تحقيق نما (طريق تحقيق) سيم موداء اوراق العروض (ترجمہ وتحشیہ ) ڈاکٹر عارف حسن خاں صاحب کے تعادن سے بروواء



( د ) پيرامادَنٹ پېلشرز د ٽي۔ اشرفی اردو ( ساحضے برائے زمیری تابہ کے جی ) سات اشر فی اردو (۵ صفے ) براے کم تا پنجم (تصانیف) زیر طبع ( ہ ) امام احمد رضا اکیڈمی بریلی شریف (و) طباعت کے لیے تیار ی۔ ایج۔ ڈی کا مقالہ، دیوانِ نعت



معروضات مصنف

ترجمہ '' کنزالا یمان کا لسانی جائزہ' آپ کے ہاتھوں میں ہے۔ اس جائزے میں امام اہل سقت اعلیٰ حضرت مولانا احمد رضا خاں فاضل بر یلوی رضی الرحمٰن کے ترجمہ قرآن '' کنز الا یمان' اور دو دیگر ترجموں پر ایک سرسری نظر ڈالی گئی ہے۔ ان دونوں ترجموں میں ایک ترجمہ تو اردو زبان کے تشکیلی عہد کا ہے، جو شاہ عبدالقا درعلیہ الرحمہ کے افادات سے ہے۔ دوسرا امام احمد رضا کے ایک ہم عصر علّا مہ محمود الحن دیو بندی یا کے نام سے منسوب ہے، جو ترجم کے نام پر ایک دھتا ہے ( یہ بات اس کتاب کے مطالع کے بعد ثابت ہو جائے گی۔ بغیر مطالع کے کوئی صاحب چیں بہ جبیں نہ ہوں تو اچھا ہے) لیکن نام نہاد مترجم ( اس بات کی تصد یق تھی کتاب بلذا کے مطالع سے ہوگی) اس بارے میں مقد ر کے سکندر ضرور رہے کہ اُن کا ترجمہ لاکھوں کی تعداد میں

حصی کر شائع ہوا۔ دجہ بیتھی کہ ہندستان کے ایک دانش وَر کہلائے جانے دانے اور عرب ممالک میں سیاسی اثر و رسوخ رکھنے والے علّا مہ (سید ابوانسن علی میاں ندوی) نے سعودی حکومت کو یقین دلایا کہ ''اردو زبان میں بیرسب سے اچھا ترجمہ ہے۔'' ہم آ پ بھی جانتے ہیں کہ ایک مذت سے سعودی حکومت پر'' آنکھ کے اندھے، گانٹھ کے پورٹ 'ہونے کی مثل پوری طرح صادق آتی ہے۔ بس اس یقین دہانی کا ہونا تھا کہ

ل جناب علامہ کا اسم کرامی ہر جکہ محمود حسن لکھا ہوا ملتا ہے مکر فقیر کی مجبوری بیہ رہی کہ مرحمہ نسخہ قرآن کریم مطبوعہ سعودی عرب کے سرورق پر ان کا نام محمود الحسن درج ہے اور وہی فقیر کے پیش نظر رہا۔ اس لیے دہی نام ہر جگہ درج کیے جو بحیثیت مترجم قرآن کریم پر درج ہوتا ہے۔



ایک کتاب ''فاضل بر یلوی کا مشن اور اُن کا اصلی دین۔ قرآن و حدیث کی روشن میں' منظر عام پر آئی۔ کتاب میں دو تین باتوں کو چھوڑ کر نیا تو کچھ تھا نہیں؟ لیکن مصنف کا اسلوب تحریر شوخی آ میز تھا۔ جو بہت کھٹا۔ کتاب میں دو تین نئی با تیں تھیں، انفاق سے 'ان میں سے دو زبان دانی سے متعلق تھیں۔ ان میں ایک تو ترجمہ کنز الایمان میں آ نے والے ایک لفظ'' کر وڑا'' پر اعتر اض تھا۔ دوسر ے کلمہ حصر''اندما'' کا ترجمہ چھوڑ دینے کا بے بنیاد الزام تھا۔ یہ کتاب ون بے دسط میں احقر کے علم میں آئی۔ اُس وقت ترجمہ کنز الایمان کے اسلوب پر ایک مضمون کا آ غاز ہو چکا تھا۔ دو تین فسطوں (۳۰۔ ۳۵ صفحات) میں کام نبٹا دینے کا ارادہ تھا۔ جس وقت مذکورہ کتاب ہاتھ میں آئی، مضمون کا ایک ڈیڑھ

9) صفحہ لکھا جا چکا تھا۔ اس کتاب کے مطالعے کے بعد ارادہ ہوا کہ ترجمۂ کنز الایمان پر سیر حاصل بحث کی جائے (اگرچہ بعض وجوہ سے بید ممکن نہ ہوسکا) اور کام کا انداز ختی کہ اسلوبِ بیان بھی قدرتی طور پر تبدیل ہو گیا اور پھر جیسے بھی ہوسکا سرسری ہی سہی، یورے

ترجے کا جائزہ لیا گیا۔ علّا مد محود الحن صاحب کے ترجے سے ترجمہ کنز الایمان کا تقابل بھی ضروری سمجھا گیا۔ اس کے بغیر کنز الایمان کی خوبیوں کو دکھا پانا شاید ممکن بھی نہیں تھا۔ چونکہ احقر کو زبان دانی سے قدرتی طور پر دلچیں رہی ہے۔ اس لیے جن جن مواقع پر لفظ'' کر وڑا' یا ''انّما'' کے ترجے پر اعتر اض کیے گئے تھے، اُن پر سیر حاصل بحث کی گئی۔ مذکورہ کتاب (فاضل بر یلوی کا مشن) کے باتی مشمولات جن کا تعلق عقابد سے ہے، احقر کے منصب سے الگ چیز تھے۔ اگر ضروری سمجھا جائے تو اُن کے جوابات

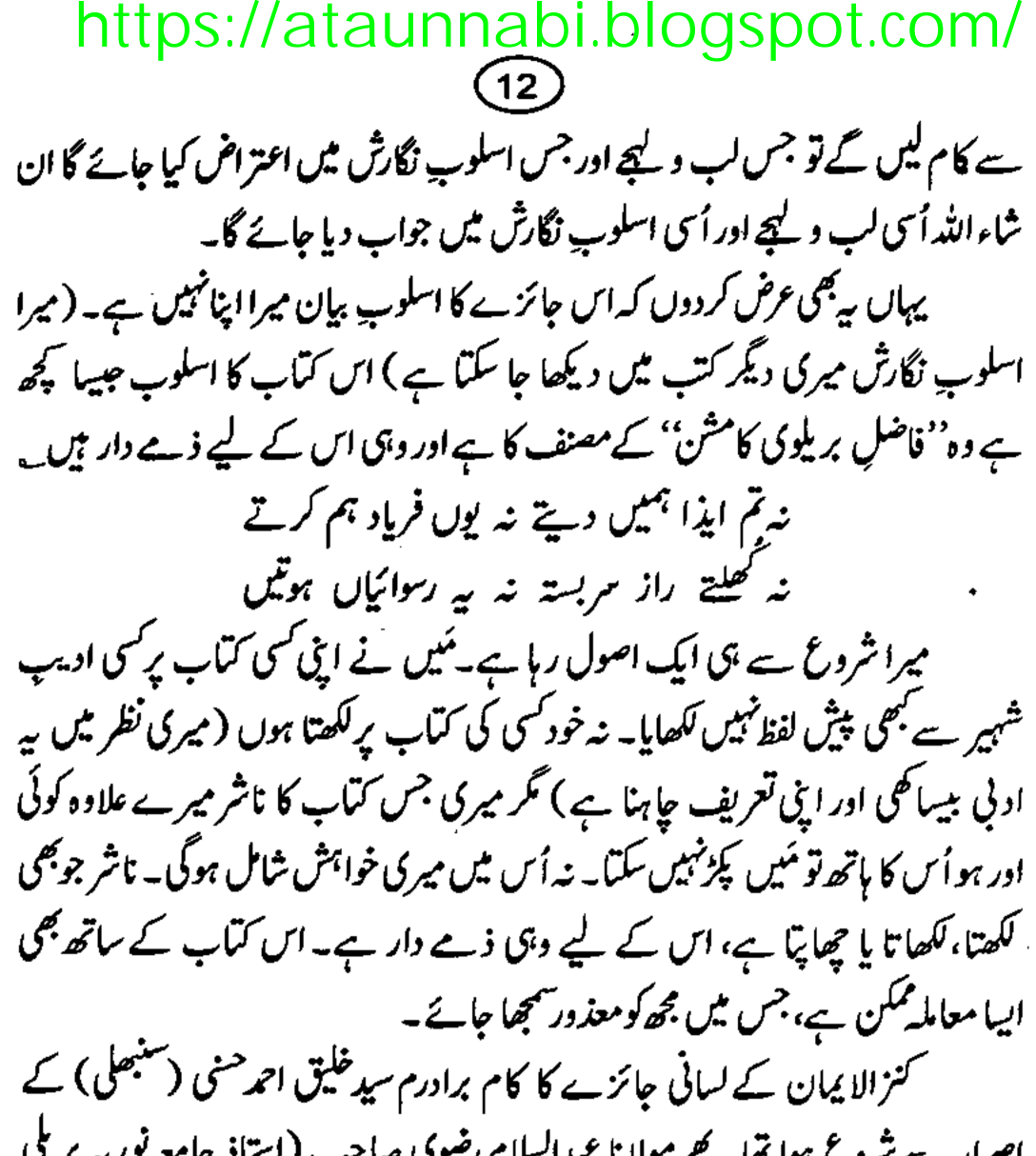
سمی عالم دین کو دینے چاہمیں۔ (اگر چہ ایسی باتوں کے جواب علاے اہل سُدّت پہلے ہی بارہا دے چکے ہیں، گمر سہروپ بدل کر آنے والوں پر روک لگانا بھی ضروری ہے، جو سید ھے سادے لوگوں کو اپنے دام میں پھانسنے کے لیے ایسی حرکتیں کرتے ہیں۔) اس جائزے کے دوران میرے سامنے علامہ محمود حسن صاحب سے منسوب مترجم قرآن کریم کا وہ نسخہ رہا، جس کا ترجمہ پاکستان کی وزارت مذہبی اُمور کا معتمدہ و

مصد قہ ہے اور جوسعودی عرب کی وزارتِ اوقاف کی نگرانی میں ۳انہا رے مطابق ۱۹۹۳ء ز میں طبع ہوا تھا۔ اس ایڈیشن میں تر جھے کی تصحیحات جگہ جگہ جدول میں کی گئی تھیں ادر اُن کے کچ کوئی شیخ عنایت اللہ شاہ صاحب تھے، جو کسی بھی حیثیت سے معروف نہیں ہیں۔ اب معلوم ہوا کہ پاکستان سے علآ مدمحود حسن کے نام سے ایک اور ترجمہ چھپ کر شائع ہو گیا ہے (ممکن ہے کہ بھارت میں بھی کسی جگہ چھپ گیا ہو)، جس میں جدولوں میں درج الفاظ کومتن میں داخل کرلیا گیا ہے اور علا مہ محمود حسن صاحب کے الفاظ کوتر جے نے خارج کردیا گیا ہے۔ ہیجس نے بھی کیا ہے، اعلیٰ درجے کی بددیانتی اور خیانت کا کام کیا ہے۔علّامہ محمود حسن صاحب کی دفات کے بعد شیخ عنایت اللہ نے اس کی تصحیح کی ، لیکن اس کو

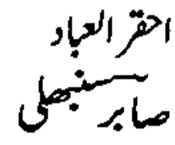
جد دلوں میں جگہ دی۔ اب متن ترجمہ میں ایک دوسرے تخص کے الفاظ کی ملاوٹ کرنے ادر جناب علّامہ کے الفاظ کوتر جم سے نکال دینے کے بعد پیتر جمہ محود حسن صاحب کا ہر گزنہیں رہا۔ جو اُن کا کہتا ہے وہ غلط کہتا ہے۔ اس لیے اگر اس کتاب میں منقولہ جناب علّا مہ سے منسوب ترجمہ اس ملاوتی ترجے کے مطابق نہ ہوتو اُس کے لیے مجھے ذمے دارنہ مانا جائے۔ اس جائزے کوقلم بند کرنے میں احقر کوایک تلخ تجربہ ہوا۔ چونکہ بیہ معلوم تھا کیہ بعض غیر ذے دار ناشرین نے کنزالایمان کے بہت غلط سلط نسخ چھایے ہیں۔ اس لیے احتربے پہلے استقامت، کان پور سے شائع شدہ ترجمہ کنزالایمان کا مطالعہ کیا، جس کی اشاعت سے پہلے بیج کا دعویٰ کیا گیا تھا۔ مگر مطالع سے معلوم ہوا کہ ناشر نے زبانی وعدوں کا کوئی خاص خیال نہیں رکھا۔ پھر قرآن کمپنی بریلی کے نسخے کا مطالعہ کیا۔ ہیہ جس نسخے کی نقل تھا اس میں مولانا عبدالمبین نعمانی قادری رضوی صاحب پہلے ہی س سے اغلاط کی نشان دہی کر چکے تھے اور ان اغلاط کی فہرست بھی مو**صوف راقم کو اُ**س کے اصرار پر بھیج چکے تھے۔ اس نسخ میں زیادہ تر کی صحیح ہوگئی تھی مگر بہت سی غلطیاں بغیر صحیح رہ گئی۔ ناز بک ڈیو دتی کے جیبی مترجم قرآن میں بھی بہت سی غلطیاں موجود پائیں۔ اس کوحسنِ اتفاق ہی کہا جائے گا کہ *کنز*الایمان کے اصل متو دے (جو حضرت صدرالشریعہ کے ہاتھ کا لکھا ہوا ہے) کا ابھی ۵۵ر فی صد حصہ محفوظ ہے۔ بر صغیر میں متعدد حضرات کے پاس اس کی فوٹو کا پیاں بھی موجود ہیں۔ اس مستو دے اور کنز الا یمان ے پہلے ایڈیشن (مطبوعہ مراد آباد) کی مدد سے مولانا عبدالمبین نعمانی صاحب نے رضا اکیڈمی مالیگاؤں کے نسخے کی صحیح کی تھی۔ چند سی پاروں کا جائزہ سپر دِقلم ہو چکا تھا کہ بینے بھی دستیاب ہو گیا۔ گراحقر اس کی صحیحات سے بھی گتی طور پر مطمئن نہ ہوسکا۔ چند اغلاط کو لے کر نعمانی صاحب کو خط لکھا مگر انہوں نے صرف ایک غلطی کو شلیم کیا۔ اسَ ایڈیشن میں ایک بڑی کمی ہیچی رہ گئی کہ انہوں نے قدیم املا کو جدید املا سے بدلنے ی کوشش نہیں کی، جب کہ بیضروری تھا اور بیرتہ وین متن کا ضروری ضابطہ ہے۔ اب

https://ataunnabi.blogspot.com/ معلوم ہوا ہے کہ رضا اکیڈم ممبئ نے پاکستان کے کسی ایڈیشن کاعکس شائع کیا ہے۔ یہ ابھی احقر کی نظر سے نہیں گزرا ہے۔ گر بعض جگہ اس کی روشن میں مولانا عبدالسلام · رضوی (استاذ جامعہ نور یہ بریکی شریف) نے مالیگاؤں ایڈیشن کی غلطیوں کی نشان دہی کی ہے، اس سے اطمینان حاصل ہوا۔ اتفاق سے مذکورہ دستیاب شخوں میں سے ہرایک ے جائزے میں تراجم لقل کیے گئے ہیں ۔ جوجس دقت پیش نظر رہا۔ یہ تفصیل اس لیے ضروری تھی کہ جائزے میں جو تراجم تقل ہوئے ہیں ان میں بعض مقامات بر پچھ اغلاط ہو سکتے ہیں۔ اغلاط در آنے کی اس کیے بھی امید ہے کہ قرآن کریم کا مطالعہ با دختو ہی کیا جاتا ہے اور احتر نے بھی ایہا ہی کیا۔ کچھ لوگوں کو اشکایت ہوتی ہے کہ ان کا وضو زیادہ دیر نہیں رہتا، احتربھی انہی میں سے ہے۔ اس لیے مطالعہ اور نقل کا کام ایسے سکون سے نہیں ہو سکا جس کی ضرورت تھی۔ پھر تقل در تقل ادر کمپوزنگ میں بھی غلطیاں ہونے کا امکان رہتا ہے۔ (بلکہ احقر کا تجربہ تو یہ ہے کہ کمپیوٹر کمپوزنگ سے سمی کتاب کو عمل صحت کے ساتھ چھاپنا بڑا مشکل کام ہے اور آج کل ای کا رداج ہو گیا ہے ) اگر کوئی صاحب ایسی غلطیوں کی نشان دہی فرمائیں گے تو ان غلطیوں کو اور ان کی دجہ سے بر آمد ہونے والے غلط نتائج کو احتر کھلے دل سے تسلیم کرے گا اور رجوع بھی کرے گا۔ کیونکہ احقر اس بات کو مانتا ہے کہ خلطی کا ہونا انسانی فطرت میں شامل ہے۔ شمر کتاب میں وہ سیجیجات کرنا ناشر کا کام ہے۔ کیونکہ ایک بار ظینو پازیٹو بن جانے کے بعد ناشرین کس تھکھڑ میں نہیں پڑنا جاتے۔ ناشر کی کوتا بی کے لیے احقر ذیمے دارہیں ہوسکتا۔ کمیکن یہاں بیغرض کر دینا بھی ضروری ہے کہ شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ کے ترجم کا قتریم املا علاوہ وہاں کے جہاں ضروری شمجھا گیا ہے، احق نے تقل نہیں کیا ہے۔ بلکہ ان کے ترجے کو بھی آج کل کے مروّجہ املا میں ہی لکھا ہے اور یہی اصول اور ضابطہ ہے۔ مطلب بیرے کہ خلوم نیت سے جس غلطی کی بھی نشان دہی کی جائے گی اس کو مسمیم قلب اور شکریے کے ساتھ قبول کیا جائے گا۔ البتہ اگر کوئی صاحب ہٹ دھرمی

Click For More Books for More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



اصرار سے شروع ہوا تھا۔ پھر مولانا عبدالسلام رضوی صاحب (استاذ جامعہ نوریہ بریلی شریف) نے بیش قیمت مشوروں سے نوازا۔ مولانا محمد شفیع رضوی دول پوروی نے بعض اجزا کا اصل سے مقابلہ کرکے تصحیح کی۔ میں ان نتیوں کرم فرمادّی کا دل سے ممنون ہوں۔ مولا بے تعالیٰ جزامے خیر عطا فرمائے۔ آمین ہوں۔ مولا بے تعالیٰ جزامے خیر عطا فرمائے۔ آمین مطابق ۱۰۴۲ جادی الآخر ۲۰۰۵ء بروز ہفتہ



13

### ترجمه كسزالايمان كالسانى جائزه

ہیسویں صدی عیسوی کے آخر میں ترجمہ کنزالا یمان کی طلب و رسد نے گزشتہ تمام ریکارڈ توڑ دیے ہیں۔زیادہ زمانہ نہیں گزرا کہ بیتر جمہ مشکل سے دست یاب ہوتا تھا اور دتی کے کتب فروش تو گویا اس کو اپنے کتب خانوں میں رکھنا جرم بچھتے تھے۔لیکن حقیقت ہیہ ہے کہ سمی اچھائی کو زیادہ دنوں تک چھپا کر نہیں رکھا جاسکتا۔ دھرے د هیرے لوگوں کا شعور بیدار ہوا، ذہنوں کے جالے صاف ہوئے اور اس ترجے کی خو بیوں نے لوگوں کے دِلوں میں گھر کرنا شروع کیا۔ اب بیسویں صدی کی آخری دہائی میں ایک باخبر اور معتبر ناشر کے مطابق حال ہیہ ہے کہ دتی کے پندرہ ناشر اس کو چھاپ رہے ہیں اور مزے کی بات ہیہ ہے کہ ان ۱۵ نا شروں میں سے صرف دو ایسے ہیں جو ترجے سے اور مترجم کے نظریات سے اتفاق رکھتے ہیں۔ باقی تیرہ 📶 ناشر آج بھی اس کی مانگ کو دیکھتے ہوئے اس کی اشاعت میں لگے ہوئے ہیں۔ اس کو انقلاب ہی کہا جائے گا۔

علاے اہل شتت نے اپنے مقدور جمراس کی خوبیوں کو اُجا گر کیا، کیکن پیر خوبیاں سیحج ترجمانی اور شرعی حدود کی پابندی سے ہی زیادہ تعلق رکھتی تھیں۔عقل کہتی ہے کہ صرف فيحج ترجماني كى وجہ ہے اس ترجے كواتني مقبوليت حاصل نہ ہوتى۔ كيونكہ بنچ ترجے تو شاہ عبدالقادر دہلوی اور شاہ رقبع الدین دہلوی رحمہما اللہ تعالی نے بھی کیے تھے، لیکن دونوں لفظی ترجم سیصے کنزالا یمان کی مقبولیت کی وجہ اس کی زبان اور طرزِ بیان بھی معلوم ہوتے ہیں' جنہوں نے عام سلماتوں کے دلوں میں گھر کرلیے ہیں۔ اس لیے اس ترجیح کا لسانی جائزہ لینا ضروری معلوم ہوتا ہے۔ بیترجمهٔ قرآن امام احمد رضا فاضل بریلوی علیه الرحمه کا مسلمانوں کے لیے عمدہ بخفہ ہے۔ عام طور سے بیہ بات بھی لوگوں کو معلوم نہیں ہے کہ اس ترج سے لیے کوئی

(14 خاص اہتمام نہیں کیا گیا تھا۔ جولوگ امام احمد رضا کی تصنیفی اور خاص کر فناد کی نویسی کی مصروفیات سے داقف ہیں، وہ ریکھی جانتے ہیں کہ اُن کے پاس دقت کی کتنی تمی تھی۔ اُن کے عزیز شاگرد صدرالشریعہ مولاتا امجد علی اعظمی مصنف بہارِشریعت جاہتے تھے کہ اگر امام احمد رضا قرآن کریم کا اردو ترجمه کردیں تو وہ اُن کے علم وکضل اور عشق رسول کی وجہ سے ایک لاٹانی ترجمہ بن جائے گا۔ انہوں نے اس کے لیے کمی بار فاضل ہر بلوی سے عرض کیا۔ کیکن باوجود ارادوں کے اس کام کے لیے دفت نہیں نگل سکا۔ آخر یہ طے پایا کہ صدراکشر بعہ دو پہر کو قبلولہ کے وقت یا رات کو سوتے وقت فاضل بر بلوی کے پاس پہنچ جایا کریں۔ اور ایسا ہی ہوا۔ ترجے کا طریقہ سے رہا کہ صدراکشریعہ آیات قرآئی پڑھتے جاتے اور آپ اُن کا ترجمہ اِملا کراتے جاتے۔مترجم کے پاس نہ تفاسیر قرآن دیکھنے کی فرصت تھی، نہ ترجے کی زبان پرنظر ٹانی کرنے کا وقت۔ جاہیے تھا کہ ایس روا روی ( بلکه بھاگ دوڑ ) میں کیا گیا ترجمه معمولی ترجمه ہوتا۔ کیکن سی مترجم علیہ الرحمه پراللہ رب العزت کا کرم خاص تھا کہ بیتر جمہ اردو ترجموں میں شاہ کار ہوگیا۔ بیہ كام وسيساره مطابق مستقلاء مين مكمل جوار '' كنزالا يمان في ترجمة القرآن' أس كا تاریخی نام ہے جس سے سال بسیاھ برآ مدہوتا ہے۔ بسم اللہ سے آخر سورہ بقرہ تک کنز الایمان کا مطالعہ کرنے کے بعد راقم السطور کو اس ترجعے کی مندرجہ ذیل خوبیوں کاعلم ہوا۔ (ا) آیات کے تراجم میں ربطِ باہمی (۲) روائی (۳) سلاست (۴) اردو کا روز مرہ (۵) اللہ اور رسول کے مراتب کا لجاظ (۲) احتیاط (۷) سوقیانہ اور بازار کی الفاظ ہے اجتناب (۸) سہل متنع۔ اس اجمال کی تفصیل ذیل میں درج کی جاتی ہے۔ (ا) آیات کے تراج میں ربلہ باہی : ایک زبان سے دوسری زبان میں ترجمہ کرنا اتنا آسان نہیں ہے جتنا عام طور پر سمجھا جاتا ہے۔لفظی ترجے کی بات الگ ہے۔ بامحادرہ ترجے میں بیمشکل اس کیے پیش آتی ہے کہ ضروری نہیں کہ ہر دو زبان کے تراجم میں ہم آ ہتگی ہو۔ عربی اور اردو کے ساتھ یہی مسئلہ ہے۔ عربی سامی خاندان کی زبان ہے

ادر اردو ہند آریائی خاندان کی۔ پھر عربی کا ذخیرہ الفاظ وافر ادر اردو کا اس کی کم عمری کے سبب محدود۔ مترجم کے سامنے بید دشواری بھی ہوتی ہے کہ تر جے کو بامحادرہ بنانے میں اصل کی روح کو س طرح برقر ار رکھا جائے۔ آیات قرآنی آپس میں مربوط ہیں! لیکن دوسری زبانوں میں ترجمہ کرنے پر زبانوں کے اختلاف مزاج کی دجہ سے آیات کے تراجم میں بے ربطی محسوس ہوتی ہے، پھر بھی قرآن کریم کا عرفان رکھنے والے اس بے ربطی پر قابو پالیتے ہیں۔ امام احمد رضا نے اردو میں جو ترجمہ کیا ہے دہ عربی متن سے بندھ کر کہا ہے۔ پھر بھی ان کے عرفان نے ترجے کو بے ربط نہیں ہونے دیا۔ مرف ایک مثال کانی ہوگی:

> <sup>دو</sup> اے اولا دِیعقوب یاد کرو میرا دہ احسان، جوئیں نے تم پر کیا اور یہ کہ اس سارے زمانے پرتم کو بڑائی دی۔ اور ڈرو اُس دن سے جس دن کوئی جان دوسرے کا بدلہ نہ ہو سکے گی اور نہ کافر کے لیے کوئی سفارش مانی جائے اور نہ پچھ لے کر اُس کی جان چھوڑی جائے اور نہ اُس کی مدد ہو۔ اور یاد کرو جب ہم نے تم کوفرعون والوں سے نجات تجنفی کہ تم پر بڑا عذاب کرتے تھے، تمہارے بیٹوں کو ذنځ کرتے اور تمہماری بیٹوں کو زندہ درکھتے ساور ایں میں تمہمانہ میں سے کہ طرف

تمہاری بیٹیوں کو زندہ رکھتے ۔ اور اس میں تمہارے رب کی طرف سے بڑی بلائقی یا بردا انعام ہوا۔ اور جب ہم نے تمہارے کیے دریا چاڑ دیا تمہیں بچالیا اور فرعون والوں کو تمہاری آتھوں کے سامنے ڈبو دیا۔ اور جب ہم نے مولیٰ سے جالیس روز کا دعدہ فرمایا پھر اس کے بیچیچ سے بچھڑے کی پوجا شردع کردی اور تم طالم تھے۔' (البقره، آيات ٢٢ تا ٥١) (۲) روانی : ترجیح میں طبع زاد تحریر کی طرح روانی ممکن نہیں ہے بشرطیکہ اصل متن کی روح کو برقرار کھا جائے۔ ہاں مفہوم میں کتر بیونت کر کے طبع زاد تحریر جیسی روانی پیدا کی جاسکتی ہے۔ خاہر ہے کہ قرآن کریم کے ترجے میں اس کا موقع نہیں ہوتا۔ پھر بھی

تحنزالا یمان میں قرآن کریم کے اصل مفہوم کے باوجود اردو کے دیگر تمام تراجم سے

(16) زیادہ روائی پائی جاتی ہے۔خوف طوالت سے مزید مثال نہیں دی جارہی ہے۔مندرجہ بالا مثال کوردانی کی مثال بھی قرار دیا جاسکتا ہے۔ (نوٹ: قرآن حکیم کے اردو ترج میں لفظ''اور'' کی کثرت نظر آتی ہے۔ جس سے ردانی کچھ بحروح ی ہوتی محسوس ہوتی ہے۔لیکن سی مترحمین قرآن کی مجبوری ہے۔اس لیے کہ قرآن میں واؤ عطف کا استعال کثرت سے ہوا ہے جو عربی عبارت کی روائی میں تخل نہیں \_لفظ''اور'' کا زیادہ استعال اگر چہ اردو میں معیوب نہیں ہے۔ کیکن <sup>ک</sup>سی حد تک روانی میں تک ہوتا ہے۔) (۳) <u>سلاست</u>: کنزالایمان دیگر تراجم کے مقابلے میں سلیس بھی ہے۔ بیہ بڑی خوبی ہے۔ اس لیے کہ اگر ترجے میں بھی سلاست نہ ہوتو اس کا فائدہ عام نہیں ہوتا۔ ایک مثال درج کی جاتی ہے۔ ''اور اللہ تعالیٰ نے آ دم کو تمام اشیا کے نام سکھائے کچر سب اشیا کو ملائکہ پر پیش کرکے فرمایا سیچ ہوتو ان کے نام بتاؤ۔ بولے پا کی ہے بحقے ہمیں پچھ علم نہیں گر جتنا تو نے ہمیں سکھایا۔ بے شک تو ہی علم و ڪمت والا ہے۔ فرمايا اے آدم! بتا دے انہيں سب اشيا کے نام-

جب آ دم نے انہیں سب کے نام بتا دیے۔فرمایا میں نہ کہتا تھا کہ میں جانتا ہوں آ سانوں اور زمین کی سب چھپی چیزیں۔اور مُیں جانتا ہوں جو پھی خطاہر کرتے اور جو پھی چھپاتے ہو۔ اور یاد کروجب ہم نے فرشتوں کو حکم دیا کہ آ دم کو سجدہ کرونو سب نے سجدہ کیا سواے ابلیس کے کہ منگر ہوا اور غرور کیا اور کافر ہو گیا۔' (سورهٔ بقره، آیات ۲۱ تا ۳۴) (<sup>4</sup>) اردو کا سیح روز مزہ: کنزالا یمان میں عربی اور فارس زبانوں کے رائج الفاظ بھی استعال ہوئے ہیں اور خالص اردو کا روز مرح ہ جملی۔ بیر روز مرح ال<mark>الاء</mark> کے شرفا کے روز مر ہ کے مطابق ہے اور آج بھی بھلا معلوم ہوتا ہے۔ درجن بھر مثالیں پیش ہیں۔ سبھی مثالیں سورہ بقرہ سے ہیں۔ آیات کے نمبر سامنے درج ہیں:

https://ataunnabi.blogspot.com/ (17) آس پاس سب جَمْكًا أَمْعًا (آیت ۱۷) بجل یوں معلوم ہوتی تھی کہ اُن کی نگاہیں اُچک لے جائے گی (آیت ۲۰) تو تمہیں کڑک نے آلیا (۵۵) اللہ تمہارے کوتکوں سے بے خبر نہیں (۷۷) اور اُن کے دلوں میں بچھڑا رچ رہا تھا (۹۳) بدأن كى خيال بندياں بيں (١١١) سب أس ت حضور كردن ذال عين (١١٦) ہاری کرتی ہارے ساتھ اور تمہاری کرتی تمہارے ساتھ (۱۳۹) اللد كى شان تبيس كەتمہارا ايمان اكارت كرے (١٣٣) توہوش اُڑ گئے کافر کے (۲۵۸) چار پرندے کے کراپنے ساتھ ہلالے (۳۷۰) ادر ہم پر وہ بوجھ نہ ڈال جس کی ہمیں سہار نہ ہو (۲۸۶) (۵) اللداور رسول کے مراتب کا لحاظ : عربی کے لفظ فک اور دیگر مشتقات کا ترجمہ امام احمد رضا سے پہلے مترجمین نے ہر جگہ قائل کے مرتبے کا لحاظ رکھے بغیر کیا ہے۔ اور بعض

نے اُن سے بعد میں بھی اس کا کھاظنہیں رکھا۔ امام احمد رضا نے ہر جگہ اس کا لحاظ رکھا · ب، چند مثالیں حاضر میں۔ (الف) الله تعالى كے ليے: فرمایا اے آدم! بتاد بے انہیں سب اشیا کے نام (البقرہ آیت ۳۳) (ب) رسول اللد منا الله 2 لي : تم فرمادو الله بم كى بدايت بدايت ب (البقره آيت ١٢٠) ای آیت میں اس سے آگے کا فرمان کفار کے لیے ہے اُس کے جدا کرنے کے لیے توسین میں درج کر دیا گیا، (اے سنے والے کے باشد) یہ احتیاط کی ایک عمدہ مثال ہے۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ (ج) بندوں کے لیے : اور یوں <u>غرض کرو</u> کہ حضور ہم یر نظر رکھیں (البقرہ آیت<sup>۱</sup>۰۴) اس بازیک فرق کا عرفان اور التزام بغیر حُتِ الله اور حُتِ رسول علیوًا الله کے مکن نہ تھا۔ (۲) احتیاط: کنزالایمان کے مترجم نے کمالِ احتیاط کو کمحوظ رکھا ہے۔ اللہ اور رسول علیظہ کے مراتب کا لحاظ بھی کمال احتیاط کی ہی مثال ہے، جس کا ذکر اور چھ میں گزرا۔ یہاں ايك مثال اور درج كرنا حابتنا بون: سورہُ بقرہ میں وَلا یُضاوَّ کَاتِبٌ وَلا شَهِیُدٌ ۵ ار آیت ۲۸۲) کے دوتر جے ہو سکتے ہیں اور دونوں ہی ضحیح ہوں گے۔ (الف) اور نہ کسی لکھنے والے کو ضرر دیا جائے نہ گواہ کو۔ (ب) نہ لکھنے والا ضرر دے نہ گواہ۔ امام احمہ رضائے دونوں ترجمے درج کیے ہیں۔جو سیاق وسباق سے زیادہ مطابق ادر تفاسیر سے زیادہ قریب ہے، وہ پہلے اور دوسرا قوسین میں۔ اس ترجے سے پہلے کسی مترجم نے اس بات کا خیال نہیں رکھا اور بعض نے اس کو دیکھنے کے بعد اختیار کیا۔ ظاہر ہے ترجمۂ قرآن میں اس سے زیادہ احتیاط اور کیا ہو کتی ہے۔ (2) سوقیانہ اور بازاری الفاظ نے اجتناب : اس ترجم میں رکیک اور مبتدل الفاظ

نہیں آئے ہیں۔ یہاں اتنا ہی لکھنا کافی ہے۔ مثال یا سند اس چیز کی دی جاتی ہے جو موجود ہو۔ جوموجود نہ ہو اُس کی سند کہاں سے دی جائے۔ سارے ترجے کو تو تقل نہیں کیا جاسکتا۔ (٨) سہل ممتنع : سہل ممتنع کلام کی اس صفت کو کہتے ہیں کہ قاری یا سامع کو بید گمان ہو کہ میں بھی ایسا کلام کرسکتا ہوں، کیکن جب کرنا چاہے تو نہ کر سکے۔ کنزالا یمان میں سے سب سے بڑی خوبی ہے کہ اس کی سلاست کی وجہ سے ہر عالم میہ خیال کرسکتا ہے کہ میں بھی ایسا ترجمہ کرسکتا ہوں لیکن ابھی تک کسی سے نہیں ہوسکا۔ س تنزالا یمان کی خوبیوں کو داشتھ کرنے کے لیے ضروری ہے کہ قرآن کریم کے سمی دوسرے اردو ترجمے ہے اس کا تقابل کیا جائے۔ اس تقابل کے لیے میں علّامہ

https://ataunnabi.blogspot.com/ محمود الحسن صاحب کے اردو ترجمہ قرآن کو منتخب کرتا ہوں اور اس انتخاب کی دجہ بیہ ہے کہ پاکستان اور سعودی عرب کی حکومتوں نے اس ترجے کو بہت اہمیت دی ہے۔ سعودی عربیہ کے حکمران شاہ فہدین عبدالعزیز نے اس کی بابت لکھا ہے: ''بيه اردو ترجمه اسلامی جمهوريه پاکستان کی وزارت مذہبی اُمور کی طرف ے معتمد و مصدق ہے اور مشہور علمی شخصیت <sup>ح</sup>ضرت مولانا ابوالحسن علی الندوى نے مترجم ومفسر کی عظمت کا اعتراف کیا ہے اور اس ترجمہ وتفسیر کی توثیق ان الفاظ میں کی ہے: ''اردو زبان میں بیہ سب سے اچھا ترجمہ ہے۔ اس کی طباعت واشاعت ہوتی چاہے۔'' (قرآن مجيد مترجم، ناشرشاه فهد قرآن شريف تميليس، مدينه منوره ٣٣ الصر ١٩٩٣ء) آ ہے دیکھیں کہ آل سعود کی وفادار مشہور علمی شخصیت کی بیہ رائے کس حد تک درست ہے۔ دونوں ترجموں کا تقابلی جائزہ شروع سے لیا جائے گا۔ کیکن جائزے سے پہلے اس ترجم کے بارے میں چند تعارفی کلمات لکھنے مناسب معلوم ہوتے ہیں۔ علامہ محود الحن صاحب نے مقدمے میں جو قرآن کریم کے آخر میں شامل ہے (آلِ سعود کی بیہ اکٹی چال بھی قابلِ دید ہے کہ عنوان''مقدمہ'' اور جگہ آخر میں۔ یوں بھی مقدمۂ قرآن سورۂ فاتحہ ہے) یہ تاثر دینے کی کوشش کی ہے کہ وہ ترجمہ نہیں کرنا جاہتے تھے، کیکن احباب مسلسل زور دے رہے تھے۔ اس لیے انہوں نے شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ کے ترجمے کی تنہیل یا تجدید کردی اور اس کے لیے انہوں نے شاہ صاحب کے ترجمے سے ایسے الفاظ کو بدل دیا جو متروک ہو گئے تتھے۔ (اس جائزے کو بغور پڑھنے کے بعد اس دعوے کی اصلیت بھی معلوم ہوجائے گی) مطلب بیہ ہوا کہ ترجمہ تو شاہ صاحب کا ہی ہے علامہ نے صرف تجدید کی ہے لیکن میغور طلب ہے کہ اس قرآن کریم پر مترجم کی حیثیت سے شاہ عبد القادر صاحب کے تبجائے علامہ محمود الحسن کا نام کیوں لکھا جاتا ہے۔ ہرقاری مقدمہ تو پڑ ھتانہیں اس لیے سرورق پر مترجم کے نام کا اندراج اس طرح ہونا جا ہے:



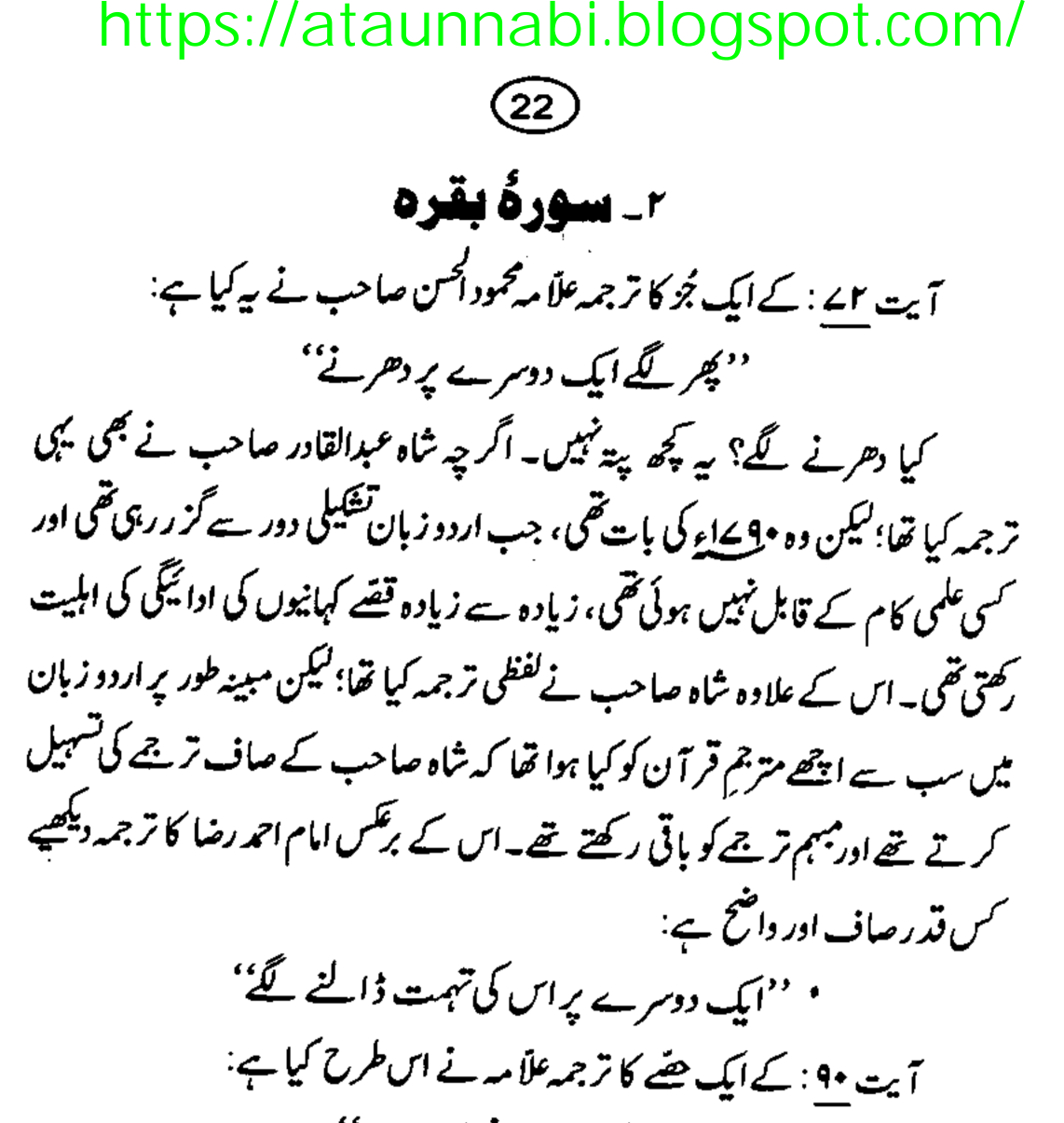
مترجم: شاو حبد القادر دبلوی علید الرحمه مجدّد: علّا مد محمود الحن مساحب

یہاں یہ بھی عرض کر دینا مناسب معلوم ہوتا ہے کہ علامہ نے یہ کام امام احمد رضا کے ترجے ہے ۲ رسال بعد لعنی ۲۳۳۱ ھر ۱۹۱۸ء میں کمل کیا تھا اور انہیں پچھ ظلت بھی نہیں تھی۔ بڑے اطمینان سے کام کیا ہے۔ بلکہ حاشے میں کی گئی نثان دہی کے مطابق بعض سورتوں کا ترجمہ مالٹا جیل میں بھی ہوا، جہاں فرصت ہی فرصت تھی۔ پھر بھی سورة فتح کی ۱۳۸۹ یتوں کی تجدید میں ۵؍ دن اور سورة ق کی ۱۹۸۰ یتوں کی تجدید میں دو دن لگے۔ سورة حجرات کی ۲۸ رآیات کی تجدید ایک دن میں ہی ہوگئی۔ تاریمین کرام! یہ بھی ذہن نشین کر لیں کہ شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ نے قرآن کریم کا اردو ترجمہ ۱۰۶۵ھ مطابق ۱۹۷۰ میں کیا تھا لیتی میں میں مواجوں کا تقابل جائزہ ملاحظہ فرما کیں:

بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيُّمِ 0

یہ کوئی انکشاف نہیں ہے بلکہ بھی جانتے ہیں کہ امام احمد رضا کے ترجے سے پہلے اس آیت کا ترجمہ جس نے بھی کیا اس نے لفظ ''شروع'' کو مقدم رکھا۔ یعنی اللہ کے نام سے آغاز کرنے کے بجائے لفظ ''شروع'' سے آغاز کیا۔ امام احمد رضا پہلے مترجم قرآن تھے جنہوں نے واقعی ''اللہ'' کے نام سے ترجے کا آغاز کیا۔ اُن کا ترجمہ سے ہے۔ قرآن تھے جنہوں نے دانعی ''اللہ 'کے نام سے شروع جو بہت میریان رحمت والا'' علا مہ محمود الحن صاحب کو ۲ مرس بعد بھی اس کی تو فین نہیں ہوئی کہ ایک صدی سے زیادہ مذ ت سے چلی آ رہی خامی کو درست فرما لیتے۔ غرض امام احمد رضا کے ترجے کی ہسم اللہ ہی نہایت خوب اور لا ثانی ہے۔

ا۔ سورۂ فاتحہ آیت ۲ : علّا مدصاحب نے اِس آیپت کا ترجمہ کیا ہے: " بتلا ہم کوراہ سیدھی' (ایسا معلوم ہوتا ہے کہ علامہ کے نزد کی بھی آور علی میاں ندوی مذکور کے نزدیک بھی ''بتلا'' "بتا" کے مقابلے میں زیادہ مصبح ہے) شاہ صاحب نے اس آیت کا ترجمہ کیا تھا: "چلا ہم کوراہ سیدھی'' دل پر ہاتھ رکھ کر ایمان داری سے جواب دیجے کہ علامہ نے شاہ صاحب کے ترج کی تجدید کی ہے یا تخریب۔ رام السطور اس بارے میں اپن طرف سے کچھ نہیں كمنا جابتا- سمي مجهول منكر حديث (چكر الوي) كا أيك قول أس بابت تقل كرنا كافي معلوم ہوتا ہے، لکھتا ہے: " دکھا ہم کو راہ سیدھی" " ہتلا ہم کو راہ سیدھی" اس پر غیر مسلم معتر ضین کا اعتراض ہے کہ جب رسول مقبول خود ساری عمر سیدھی راہ دیکھنے کے لیے دعا ہی کرتے رہے، دیکھی تہیں تو آپ دوسروں کو سید طی راہ کیابتا کیے تھے؟''ا اس آیت کے سب سے اچھے ترجے (بقول علی میاں ندوی) کو آپ نے ملاحظہ فرمالیا۔ اب امام احمد رضا فاضل بریلوی کا ترجمہ ملاحظہ فرمائے ، فرماتے ہیں : · · بهم کوسیدها راسته چلا' · بیہ ایسا بے داغ ترجمہ ہے، جس پر کوئی اعتراض وارد ہیں ہوتا۔ الفاظ کی ترتیب مجمی نٹر کے عین مطابق ہے۔ غور شیچیے اس سے بہتر ترجمہ کیا ہوسکتا ہے۔ لي تغسير القرآن بالقرآن، مصنف نامعلوم، ناشر اداره بلاغ القرآن، شمن آباد، لا ہور، سنہ اشاعيت نداردمنى ٥



''سو کمالائے غصے پر غصہ'' من ا معلوم نہیں اردو کے س علاقے کا روز مرتہ ہے۔ امام احمد رضانے اس تجز کا ترجمہ یوں کیا ہے: ''تو غضب یر غضب کے سزادار ہوئے' آیت ۱۳۰: علاً محمود الحن نے ایک مصلح کا ترجمہ یوں کیا ہے: ''گروہی کہ جس نے احمق بنایا اپنے آپ کؤ' امام احد رضا اس کا ترجمہ یوں کرتے ہیں: ''سوا اُس کے جو دل کا احمق ہے' دونوں ترجموں کا فرق داضح ہے۔ **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### (23)

آیت <u>۲۵۱</u>: کا ترجمہ شاہ عبدالقادر صاحب نے اس طرح کیا تھا: <sup>(۱)</sup> ایمان والو! تحکم ہوا تم پر بدلہ برابر مارے گیوں میں' حضرت علاً مدکواس ترجم میں خامی نظر آئی تو اس کی اصلاح اس طرح کی: <sup>(۱)</sup> ایمان والو! فرض ہوا تم پر (قصاص) برابری کرنا مقتولوں میں' لفظ قصاص کو اس طرح قوسین میں لکھا گیا ہے جیسے بیلفظ قرآن کے متن میں نہ ہوا ور مترجم نے اپنی طرف سے اضافہ کیا ہو۔ جب کہ لفظ 'قصاص' متن قرآن مجید میں موجود ہے۔ (سجان اللہ زبان کا عرفان ہوتو ایسا ہو) اور سوا سو سال کے بعد بھی شاہ صاحب کے ترجے کو کوئی ترقی نہیں دے سکے۔ امام احمد رضا نے اس آیت کا ترجمہ اس طرح کیا ہے: <sup>(۱)</sup> ایمان والو! تم پر فرض ہے کہ جو ناخق مارے جا کیں اُن کے خون کا بدلہ لو' کی تعرب کی ضرورت نہیں۔ ترجمہ خود بول رہا ہے۔ <sup>(1)</sup> ایمان والو! تم کی طرح کا ترجمہ علامہ نے شاہ صاحب کے ترجے میں اصلاح

" تنهارے داسطے قصاص میں بڑی زندگی ہے'

امام احمد رضا آیت کے اس جُز کا ترجمہ اس طرح کرتے ہیں: ''اورخون کا بدلہ کینے میں تمہاری زندگی ہے' آیت ۸۰: حضرت علّامہ نے اس آیت کے ایک حصے کا ترجمہ شاہ صاحب کے ا ترج کے دولفظ بدل کریوں کیا ہے: ''فرض کر دیا گیاتم بر جب حاضر ہوئی کوتم میں موت'' اورامام احمر رضائے اس کا ترجمہ یوں کیا ہے: ''تم پر فرض ہوا کہ جب تم میں کسی کوموت آئے' آیت اا: کے ایک جُز کا ترجمہ کرتے ہوئے علّا مہ صاحب رقم طراز ہیں: ''اور دین سے بچلا نا مار ڈالنے سے بھی زیادہ سخت <sup>ہ</sup>ے'

24

یہاں بچلا تا گمراہ کرنے کے معنی میں استعال ہوا ہے۔ بیر لفظ شاہ صاحب نے مجمی استعال کیا تھا؛ کیکن دہ عہد دوسرا تھا۔ ۹۰ سے اور پے ۱۹۱ء کی اردو میں کچھ تو فرق ہوگا۔ یوں بھی علامہ صاحب' شاہ صاحب کے ترجے کی اصلاح کے لیے ہمہ دفت تیار نظر آتے ہیں، کیکن اُن سے اس لفظ کونہیں بدلا گیا۔معلوم ہوتا ہے کہ بیراُن کے روز مر ہے میں شامل تھا۔ کیونکہ انہوں نے اس آیت کے علاوہ بھی اس لفظ کو دوشکلوں میں استعال کیا ہے۔ ( آیت ۹۰ میں ''بطنے لگو'' اور آیت ۲۰۱ میں ''دین سے بچلانا'') قار کمین کرام اس بات کو ذہن میں رکھیں ۔سورۂ انعام کے ترجے کا جائزہ لیتے دفت اس بارے میں مزید کچھ عرض کیا جائے گا۔ اب ملاحظہ ہو آیت کے اس جُز کا امام احمہ رضا کا کیا ہوا ترجمہ: ''اور اُن کا فساد توقبل سے بھی سخت ہے' آيت ١٩٦: علّا مدمحود الحسن صاحب ترجمه فرماتے ہيں: '' بیتکم اُس کے لیے ہے جس کے گھر دالے نہ رہتے ہوں مجدالحرام کے پائ اس کا پیہ مطلب بھی لیا جاسکتا ہے کہ پیچم اُن کے لیے ہے جس کے گھر دائے مجد حرام ہے کچھ فاصلے پر رہتے ہوں؛ کیکن کتنے فاصلے پر رہنے والوں پر ہیتھم نافذ ہوگا اس کی صراحت نہیں ہے۔ اس کے علامہ شبیر احمد عثانی صاحب کو حاشے میں اس ترجیح بر خامہ فرسائی کرئی بڑی۔ تکر افسوس کہ بات پھر بھی نہیں بنی۔ امام احمد رضا نے اس کا ترجمہ یوں کیا ہے: '' بیتکم اُس کے لیے ہے جو ملّہ کا رہنے والا نہ ہو' آیت ۱۹۷: علامہ صاحب نے اس کا ترجمہ اس طرح کیا ہے: 🕐 '' اور زادِ راہ لے لیا کرو کہ بے شک بہتر فائدہ زادِ راہ کا بچتا ۔۔۔۔ " اس آيت كاترجمه شاه صاحب عليه الرحمه ف اسطرح كياتها: ''اور خرج راہ لیا کرو کہ خرچ راہ میں بہتر ہے' شاہ صاحب کا ترجمہ بالکل صاف ہے۔ نہ بچھنے میں کوئی دشواری نہ کسی متروک

الفظ سے بوجمل، کیکن حضرت علّامہ کوتو تجدید کے نام پرجذت سے کام لینا تحا اس لیے نیا ترجمہ کیا اور محادرے سے کوسوں دور۔ اس اردو نو کی کی داد ہر اردو داں کو دین چاہیے۔ اس کے بعد مترجم کے علم وتصل کو بھی آ فریں کہنا چاہیے کہ انہون نے لفظ · ' تقویٰ' کا ترجمہ 'بچا' کیا۔ بے شک اب ایسے مترجم کہاں پیدا ہوں گے۔ اً ام احررضا نے اس کا ترجمہ یوں کیا: "اور توشه ساتھ لو کہ سب سے بہتر تو شہ پر ہیز گاری ہے اردد کے (بقول شخصے) سب سے اچھے ترجمے کے معاملے اس ترجمے کی بلاغت يرغور فرماييخه آیت ۲۱۴: حضرت علاً مدنے ترجمہ فرمایا: ''اور جھڑ جھڑائے گئے'' **شاہ صاحب نے بھی یہی ترجمہ کیا تھا؛ لیکن شاہ میاحب کے ترجے میں سیکڑوں** جکہ اِملاح کرنے دانے قرآن کریم کے اردو میں سب سے اچھے مترجم (بقول شخصے) کو اسار قمری سال کے بعد بھی اس لفظ کی جگہ لانے کے لیے کوئی رائح لفظ نہیں ملا۔ جبکہ آیت 29 کے ترجم میں بلا ضرورت اصلاح اور ترمیم کردی (دیکھیے اس سے پہلی

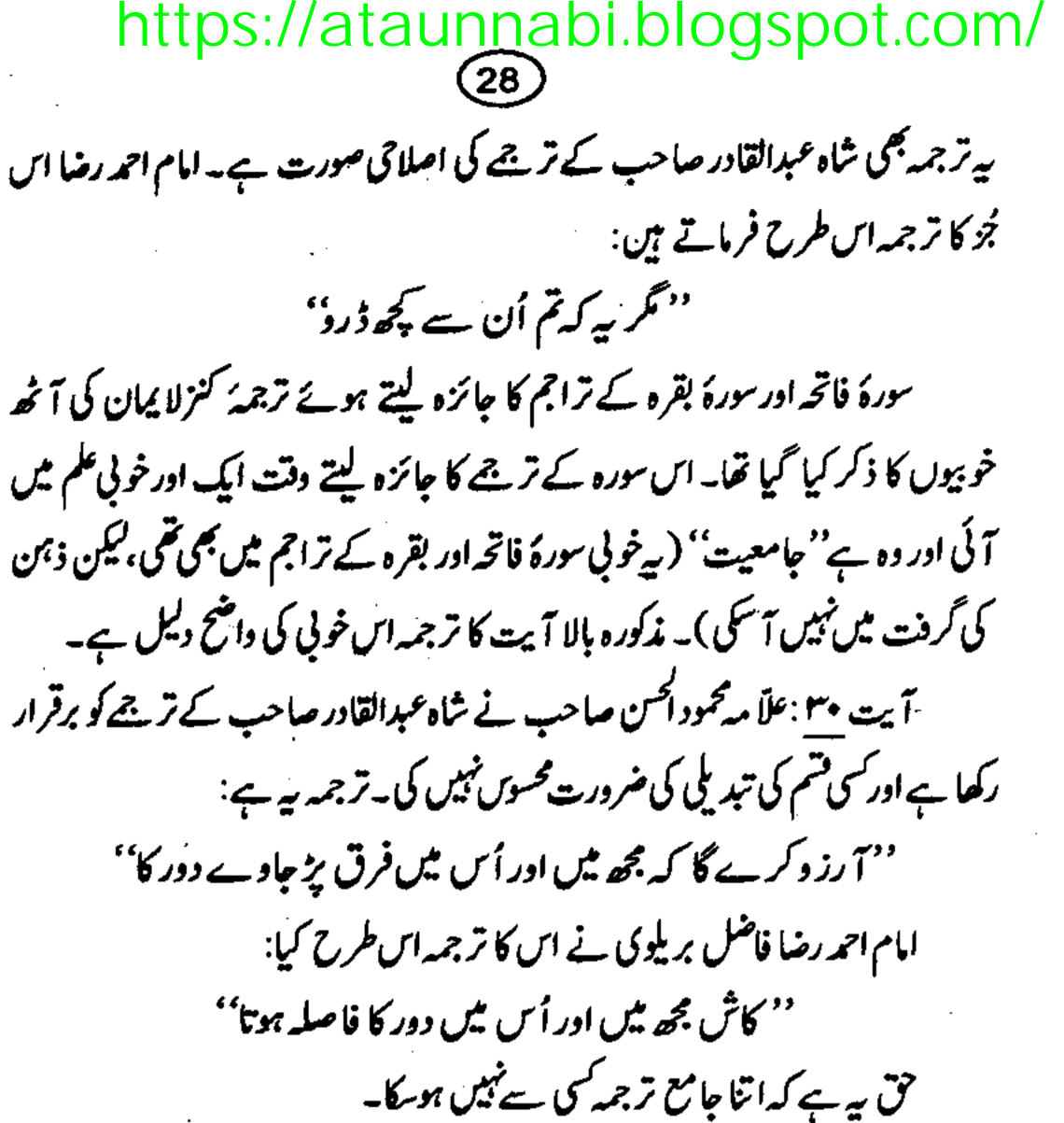
آیت) امام احمد رضا اُن سے ۲ مربرس پہلے ہی اس آیت کا اپنے عہد کی زبان میں ترجمه كريط يتصد انهول في ترجمه فرمايا تعا: "اور بلابلا ڈالے کیے'' آيت ٢١٥: علامه معاحب كاترجمه ب: دو کہ جو چھرتم خرج کرو مال سوماں باپ کے لیے اور قرابت والوں کے · اور تیموں کے اور مختاجوں کے اور مسافروں کے ' سمی کوکن شک تہیں ہونا جانے جملہ آخر تک تقل کیا گیا ہے۔ اس کے بعد دوسرا جملہ ہے۔ کویا مترجم کے نزدیک بیہ جملہ پورا ہو گیا۔ یہاں چند سوال پیدا ہوتے ہیں: (الف) كيا أيك عام اردد دال كزرديك بير جمله في ٢

(ب) کیا ۱۹۱۸ء میں یہی زبان بولی اور ککھی جاتی تھی؟ ج) احیا ترجمہ تو کجا کیا اس کواچھی اردوبھی کہہ کیتے ہیں؟ اور مزے کی بات سے سے کہ سیتر جمہ شاہ صاحب علیہ الرحمہ کے ترجمہ کی اصلاحی شکل ہے۔ . اب دیکھیے کنز الایمان کا ترجمہ: ''تم فرماؤ جو پچھ مال نیکی میں خرچ کروتو وہ ماں باپ اور قریب کے رشتے داروں اور یتیموں اور مختاجوں اور راہ کمیر کے لیے ہے' آیت ۲۴۰: علّا مدصاحب نے یوں ترجمہ کیا: « کہہ دے سنوارنا اُن کے کام کا بہتر ہے' امام احمد رضانے یوں ترجمہ کیا: · · تم فرمادُ أن كا بطلاكرنا بهتر بے ' اندازہ شیجیے کہ ددنوں ترجموں میں کس کے دل میں اللہ کے محبوب علیق لا کی کتنی عزت اورعظمت تقمى \_ آيت ۲۵۱ : علاً مديني ترجمه فرمايا:

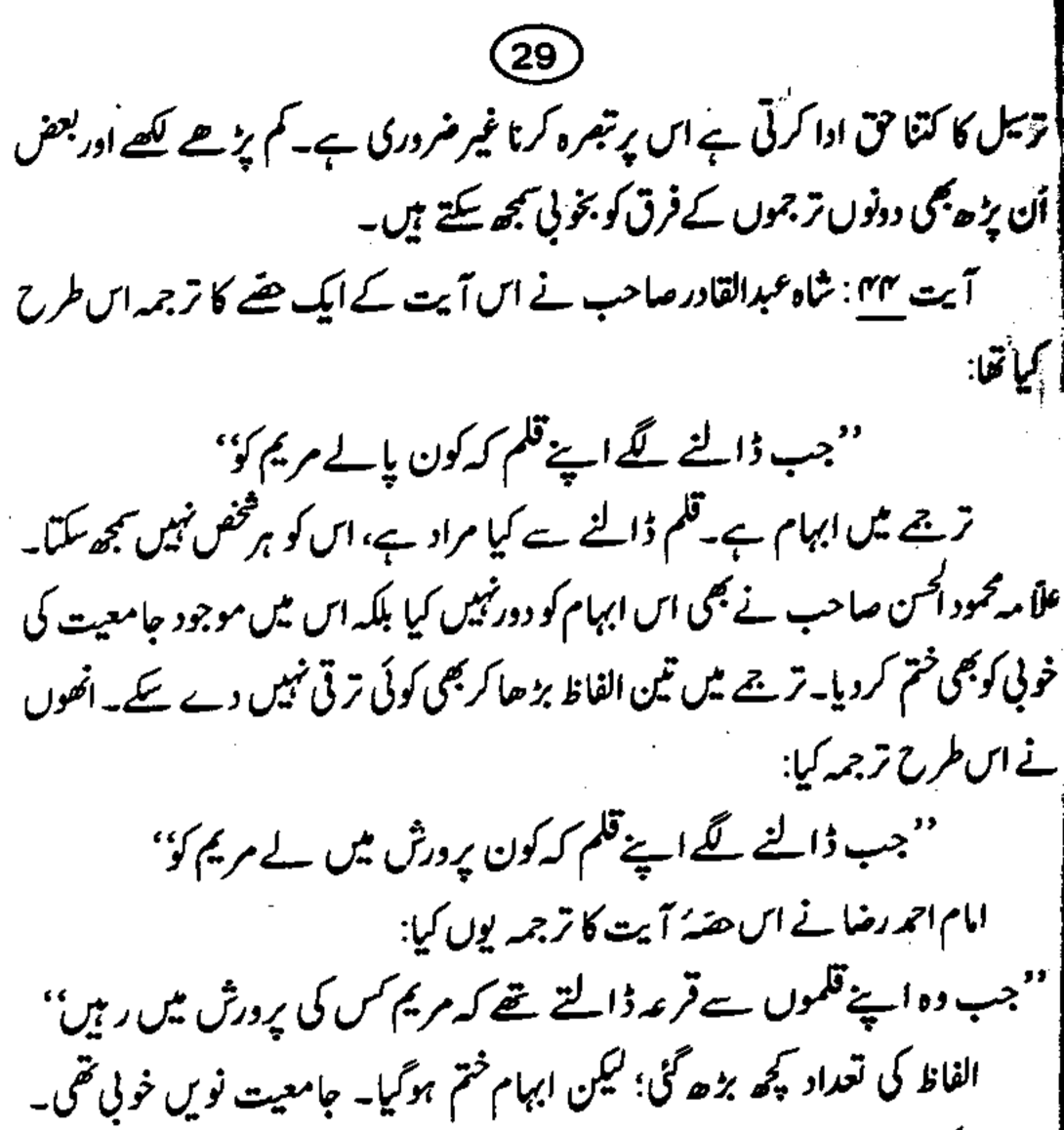
"اور اگر نہ ہوتا دفع کرا دینا اللہ کا آیک کو دوسرے سے تو خراب ہوجا تا ملک" خط کشیدہ تمکڑ پے پرغور تیجیے۔ کیا "اللہ کا دفع کرا دینا" نگڑ بے سے ایک فاسد معنی پیدانہیں ہو سکتے ؟ جیسے کوئی کہے کہ "اس جھکڑ ہے کا دفع کرادینا ہی بہتر ہے" یا " بیاری کا دفع کرانا اطبا کا کام ہے" غالباً بعض لوگوں کے نزدیک سب نے آچھے ترجے کا معیار یہی ہے۔ بیر ترجمہ بھی شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ کے ترجے میں اصلاح اور ترمیم کے بعد کیا گیا ہے۔ جس میں فاسد معنی کا احمال نہیں تھا۔ اُن کا ترجمہ ہے "اور اگر دفع نہ کروا دے اللہ لوگوں کو ایک کو ایک سے تو خراب ہوجاوے ملک" "اور اہم احمد رضا کا ترجمہ بیر ہے"



بندوں کو دیکھتا ہے' دونوں ترجموں کی زبان کا فرق واضح ہے۔ آیت ۲۰ :علامه محمود الحسن ترجمه فرماتے ہیں : ''میں نے تابع کیا اینا منہ اللہ کے ظلم کیز' امام احمدرضا كاترجمه بدي : ''میں اینا منہ اللہ کے حضور جھکائے ہول'' آيت ٢٨: علاً مدترجمد ارقام فرمات بي: «محمراًس حالت میں کہ کرنا جاہوتم اُن سے بچاؤ<sup>،</sup>



آیت ۲۷: علامه محود الحن صاحب ترجمه فرماتے ہیں: " پھر قبول کیا اُس کو اُس کے رب نے اچھی طرح کا قبول اور بڑھایا اُس کو الچمي طرح برُ هانا'' قار کمین فیصلہ کر سکتے ہیں کہ بیہ کہاں کی اردو ہے۔ امام احمد رضائے اس کا ترجمہ اس طرح لکھایا: ` '' تو اُسے اُس کے رب نے اچھی طرح قبول کیا اور اُسے اچھا بروان چڑھایا'' بقول شخصے اردو کے سب ایچھے ترج کے مقالب میں کنزلایمان کی جامعیت کی نہ دینا انصاف کا خون کرنا ہے۔ جامعیت سے قطع نظر دونوں ترجموں کی زبان



**امن**احت کو دسویں خوبی شار کیجیے۔ (بیہ خوبی بھی شروع سے موجود ہے ذہن کی گرفت یں یہاں آئی ہے) آیت ۲۷٪ علاً مدمحود الحن صاحب آیت کے ایک جو کا ترجمہ تحریر فرماتے میں: ''جولوگ مول کیتے جی اللہ کے قرار پر اور اپنی قسموں پر تھوڑا سا مول'' اس ترجح کامنہوم کیا ہے بیشاید ان جیساعلا مہ ہی تبجھ سکے۔ اس کا ایک آسان ما تجزیہ کرکے دیکھیے : سوال:-لوگ کیا کرتے ہیں؟ جواب: - لوگ مول ليتے ہيں .

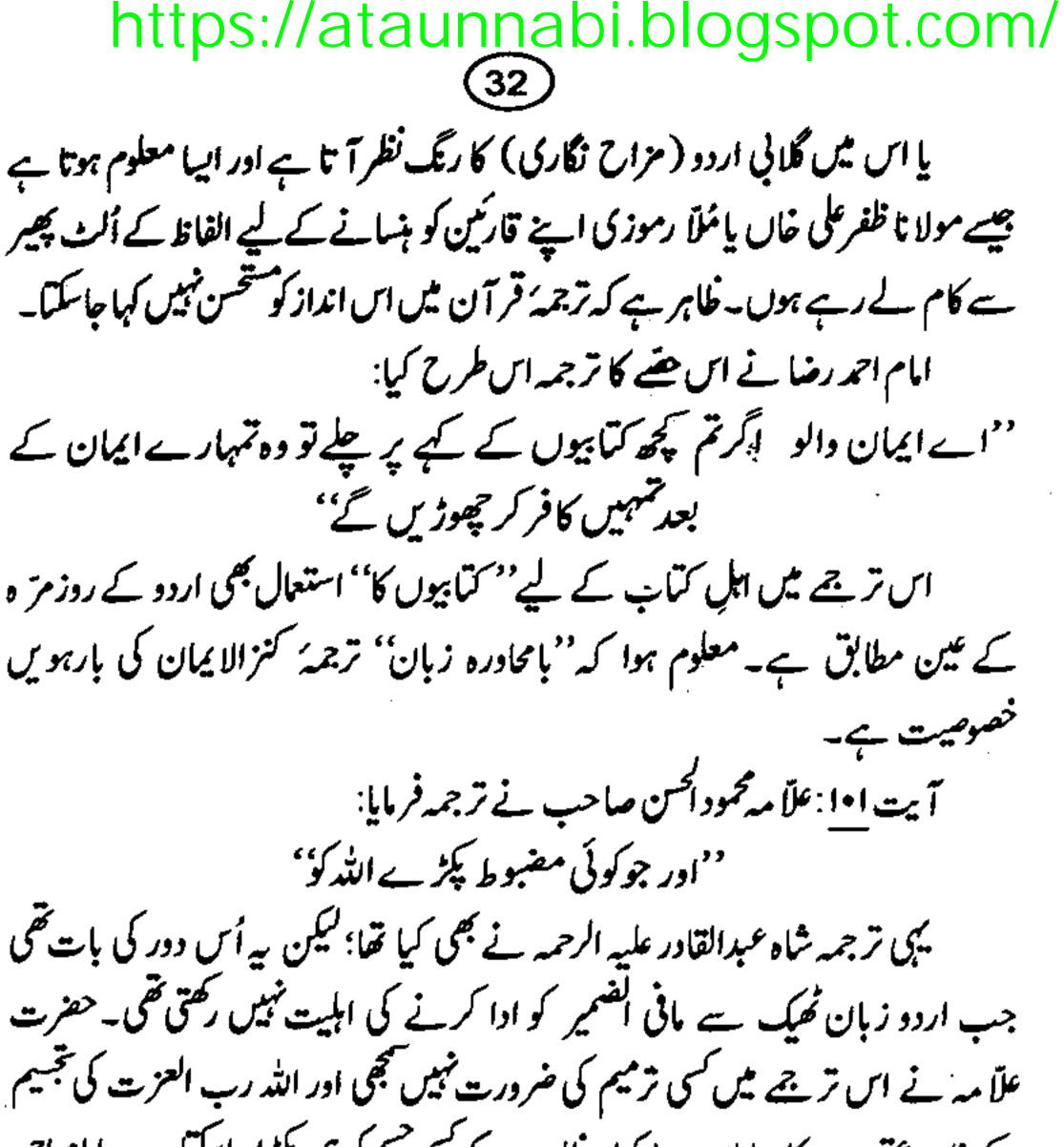
سوال: - كيا مول كيت بي؟ جواب: -تھوڑا سا مول (اللہ کے قرار پراپی قسموں پر) اس جواب کی اور وضاحت شیجیے تو صورت ہیے ہوگی۔ (الف) لوگ اللہ کے قرار پر مول لیتے ہیں (ب) اپنی قسموں پر تھوڑا سا مول لیتے ہیں۔ پہلے بُز کو شبھنے کے لیے تو مترجم جیسا ہی علم درکار ہے کیکن جُز''تھوڑا سا مول' خرید تے (مول لیتے) ہیں، کہاں کی اردو ہے فقیراس سے طعی نابلد ہے۔ امام احمد رضا فاضل بریلوی نے حصّہ آیت کا ترجمہ اس طرح کیا: ''جواللہ کے عہد اور اپنی قسموں کے بڈلے ذلیل دام کیتے ہیں' وضاحت بھی ہے اور جامعیت بھی۔ ایسانفیس ترجمہ دہی کرسکتا ہے جس کو ہر د زبان پر حاکمانه قدرت حاصل ہو۔ آیت 24 : اس کے ایک جُز کا ترجمہ شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ نے یوں کیا تھا:

"جیسے تیصم کتاب سکھاتے' علا مد محود الحن صاحب نے اس کی تجدید یوں کی: ''جیسے کہتم سکھلاتے تھے کتاب' گویا کہ علّا مہ موصوف کے نزدیک سکھاتے کے مقابل سکھلاتے تصبح تر ہے۔ امام احمد رضائے اس کا ترجمہ یوں کیا: " اس سبب سے کہتم کتاب سکھاتے ہو'' پ صحب زبان کنزالایمان کی گیارہویں خوبی ہے۔ آیت ۱۰۰: علامه محود الحن صاحب نے اس طرح ترجمہ ارقام فرمایا: ''اے ایمان والو! اگرتم کہا مانو کے بعضے اہلِ کتاب کا تو چھر کردیں گے وہ تم **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کو ایمان لائے بیچیے کافر' قار تین کرام کو اندازہ ہوگیا ہوگا ادر جنہوں نے یہ خیال نہیں کیا ہے وہ غور فرمالیں کہ علامہ محود الحن صاحب کا مبینہ اردو ترجمہ قرآن (جو بقول شخصے اردو کا سب ے اچھا ترجمہ ہے) اردو نثر کی نحوی تر تیب سے مطابقت نہیں رکھتا۔ اس تر جے میں بارہا بلکہ تقریباً ہرجگہ دیکھا جاسکتا ہے کہ فعل مقدم اور فاعل مؤ خر ہوتا ہے۔ ''کردیں گے وہ تم کو ایمان لائے بیچیے کافر' بامحاورہ اردو نہیں ہے، لہٰذا یہ ترجمہ بھی بامحاورہ نہیں کہا جاسکتا۔ قرآن کے عربی الفاظ کے تقدم و تا خرکے مطابق اردو الفاظ کو مقدم اور مؤخر رکھنا لفظی ترجم کے موال کچھنیں ہو سکتا۔ شاہ عبدالقادر صاحب کا ترجمہ بھی ایما ور ہو تر کے ایمان لائے پیچھے کافر' بامحاورہ اردو نہیں ہے، لہٰذا یہ ترجمہ بھی بامحاورہ نہیں کہا جاسکتا۔ قرآن کے عربی الفاظ کے تقدم و تا خرکے مطابق اردو الفاظ کو مقدم اور ترجمہ ہی کہیں گے۔ بعض مؤرضین اور اردو جو شاہ صاحب کے ترجم کھی ہم اس کو لفظی ترجمہ ہی کہیں گے۔ بعض مؤرضین اوب اردو جو شاہ صاحب کے ترجم کو بامحاورہ کہتے ترجمہ ہی کہیں ہے۔ بعض مؤرضین اوب اردو جو شاہ صاحب کے ترجہ کو بامحاورہ کہتے ترجمہ ہی کہیں ہے۔ ایک نظر اس بات پر ہوتی ہے کہ نثر کی قدامت کے زیادہ سے زیادہ شواہم کتابوں نے فراہم کیے جاسکیں۔

يَرُدُو كُمُ بَعُدَ إِيُمَانِكُمُ كَفِرِيْنَ (١٠٠) كَاجَبٍ بِيرْجمه موكًا:

''کردیں گے وہ تم کو ایمان لائے بیچھے کافر' تو یہ لفظی ترجمہ ہوگا کیونکہ اس ترجم کے الفاط کی ترتیب عربی الفاظ کی ترتیب کے مطابق ہے اور اگر اس کا ترجمہ یوں کیا جائے: '' وہ تہ ہیں ایمان لانے کے بعد کافر کردیں گے' تو یہ بامحاورہ ترجمہ ہوگا۔ کیونکہ اردو نثر اور بول چال میں الفاظ کی ترتیب ای طرح ہوتی ہے۔ حضرت علا مہ کا یہ انداز بیان (اردو کی ترتیب الفاظ عربی کے مطابق) داستانوں کے زمانے کی یاد دلاتا ہے، جب کہا جاتا تھا یا کھھا جاتا تھا: ''آتا راجہ اندر کا محفل میں اور ساز دُرست کرنا سازندوں کا اور ناچ دکھانا نیلم پر کی کا''

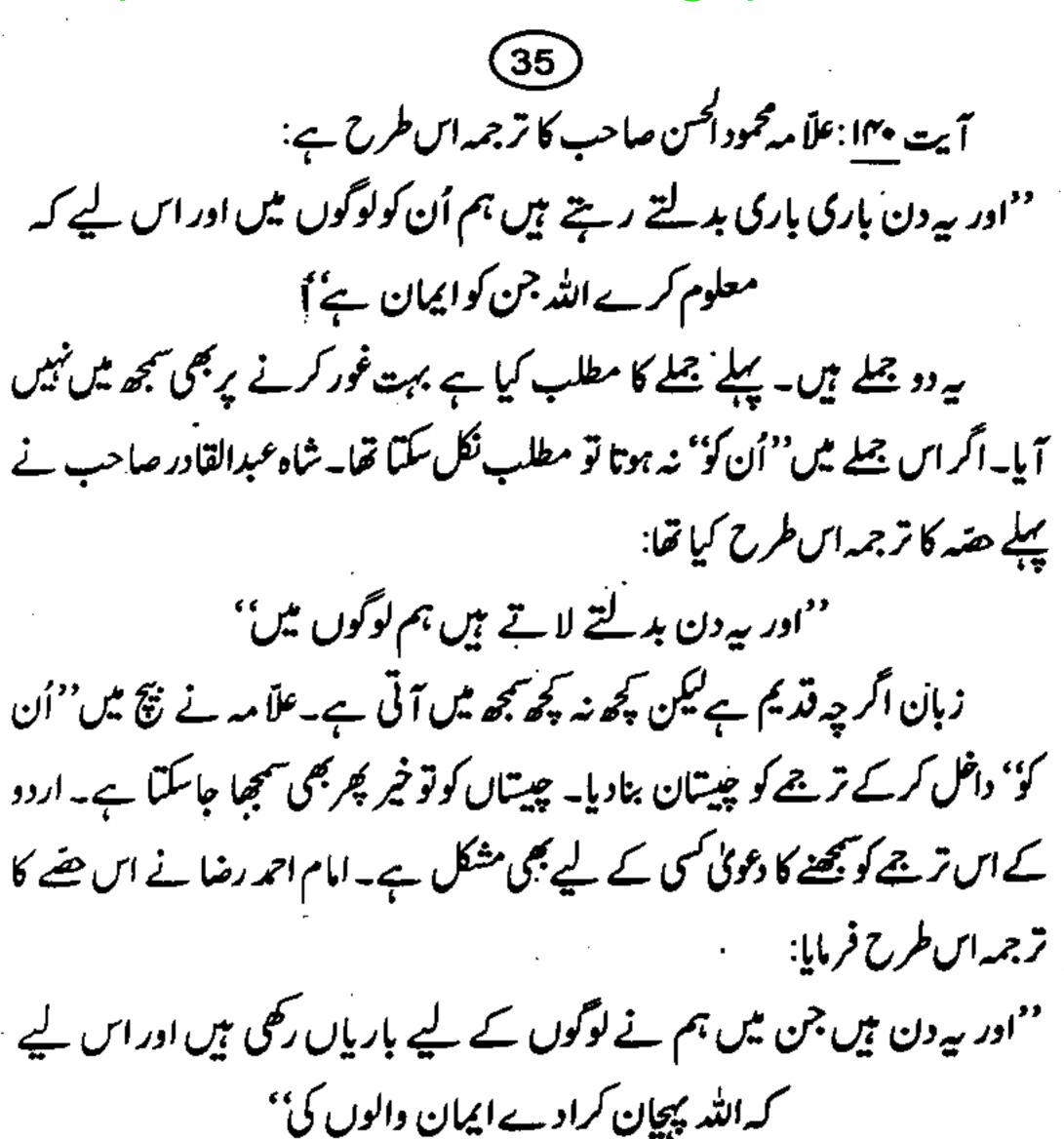


کے فاسد عقیدے کا سامان پیدا کیا۔ ظاہر ہے کہ کی جسم کو ہی پکڑا جاسکتا ہے۔ امام احمد رضا نے اس کا ترجمہ اس طرح کیا: ''اور جس نے اللہ کا سہارا لیا'' آیت <u>۱۰۰</u>: شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ نے اس طرح ترجمہ فرمایا تھا: ''اور اللہ نہیں چاہتا ظلم جہان والول پ' اقطع نظر لفظی تر تیب کے اچھا خاصا ترجمہ تھا؛ لیکن علّا مہ کو یہ پند نہیں آیا اور انھوں نے اس میں اس طرح اصلاح فرمائی: ''اور اللہ ظلم کرنا تو ہے؛ لیکن وہ اس وقت یا اس محلوق پرظلم کرنا نہیں چاہتا۔

(33) امام احمد رضائے اس کا ترجمہ یوں کیا: ·''اور الله جهان والوں يرظلم نہيں جا ہتا'' لیتن اللہ رب العزت کو بیہ پند نہیں ہے کہ اس کی مخلوق پر کوئی ظلم کرے۔ اس 🖔 باریک فرق تک ذہن کی رسائی ہوجائے تو بے ساختہ زبان سے دادنگل جائے گی۔ آیت واا: علامه محود الحسن صاحب نے اس طرح ترجمہ فرمایا: · ' ہم ہو بہتر سب اُمتوں سے جو بیجی گئی عالم میں' '' اُمتول'' جمع اور''بھیجی گئ'' واحد سے متعلق ہے۔ غیر اردو داں حضرات بھی اردو ہونے یا لکھنے میں ایسی غلطی شاید ہی کریں۔ شاید کوئی کیے کہ شاہ عبدالقادر صاحب نے بھی یہی ترجمہ کیا تھا تو جواباً عرض ہے کہ اس عہد کی اردو کی تہی دامنی کو دیکھتے ہوئے شاہ صاحب کو معذور خیال کرتا جانہے؛ کیکن ترجمہ کنزالا یمان کے ۲ مرس بعد علّا مہ محمود الحسن صاحب کے سمامنے خدا جانے ایس کون سی مجبوری آ گئی تھی جو داحد د جمع کا بھی خیال نہیں رکھا۔ اُس دقت تو داحد اسم کے ساتھ داجد قعل ادر جمع اسم کے ساتھ جمع قعل کا صیغہ ہی استعال ہوتا تھا۔ ثبوت کنزالا یمان میں دیکھا جاسکتا ہے۔ امام احمہ رضانے اس کا ترجمہ اس طرح کیا: « تتم بهتر ہو اُن سب امتوں میں جولوگوں میں ظاہر ہو <sup>ن</sup>یں ' اگر کوئی بہے کہ داحد قعل اس کیے آیا ہے کہ اشارہ آخری اُمت کی طرف ہے تو اس کا جواب میہ ہوگا کہ علامہ صاحب نے ہی لفظ ''تم'' لکھا ہے اور اس کے ساتھ بھی واحد نہیں ہمیشہ سے جمع فعل ہی آتا ہے۔ ہاں، اگر علّامہ اردو زبان سے نا آشنا تھے تو اس کا کوئی علاج نہیں ادر ان کو پھی معذور سمجھنا جا ہے۔ آيت <u>٢١</u>: علّا مدمحود الحن صاحب ترجم ميں رقم طراز ہيں : ، 'ادر جب مبح کو نکلا تو اپنے گھرے بٹھلانے لگا مسلمانوں کولڑائی کے ٹھکانوں پر'

(34 اس ترجی میں لفظ'' بٹھلانے'' برغور فرما ہیئے۔ شاہ عبدالقادر صاحب نے لفظ ''بٹھانے'' استعال کیا تھا۔لیکن علامہ کو نعل متعدی المععدی سے خدا جانے اتنا لگاؤ کیوں ہے کہ اچھے خاصے ترجے کی مٹی پلید کردیتے ہیں۔" بتانا' کی بجائے ''بتلانا'' سکھانا'' کی بجائے''سکھلانا'' پہلے آ کے ہیں اور اب'' بٹھلانا'' میں نہ جانے اُن کو کتنی شیرین اور فصاحت نظر آئی جوشاہ صاحب کے ترجے کی اصلاح کردی …… بابائے اردو د اکثر عبدالحق رقم طراز ہیں: ''بشلانا، سکھلانا، …… قصبح نہیں شمجھے جاتے۔ یہی حال بتلانا کا ہے۔'' امام احمد رضا فاضل بریلوی نے اس کا ترجمہ اس طرح کیا: ''اوریاد کرواے محبوب! جب تم صبح کواپنے دولت خانے سے برآ مدہوئے مسلمانوں کولڑائی کے مورچوں پر قائم کرتے' طرزِ تخاطب، الفاظ کی در وبست، عبارت کی روانی سب چیزیں قابلِ داد ہیں۔ آیت ۱۳۰: علآ مد محود الحن صاحب ترجمه فرمات میں: ''اے ایمان والو مت کھاؤسود دُونے پر دُونا'' یہی ترجمہ شاہ عبدالقادر صاحب نے بھی کیا تھا۔علّا مدمحود الحن صاحب نے اس میں کوئی ترقی نہیں گی۔ امام احمد رضانے اس حصہ آیت کا ترجمہ اس طرح کیا: ''اے ایمان والو سود دُونا دُون نہ کھا دَ' اس ترجیح میں علآ مہ صاحب کے ترجے کے مقابلے میں جامعیت بھی ہے اور پیر اردوروزمزہ کے مطابق بھی ہے۔

ا تواعد اردو، مصنف بابا ے اردوعبد الحق، ناشر ناز پہلشنگ ہاؤس دتی، سن اشاعت مرارد۔ صفحہ ۱۱ نوٹ : ۱۹۹۴ء کے سولھویں ایڈیشن میں بیہ عبارت یوں کر دی گئی ہے'' بٹھلانا، سکھلانا ..... زیادہ ضبح نہیں سمجھے جاتے۔'' معلوم نہیں بیہ تصرّف کس کا ہے۔

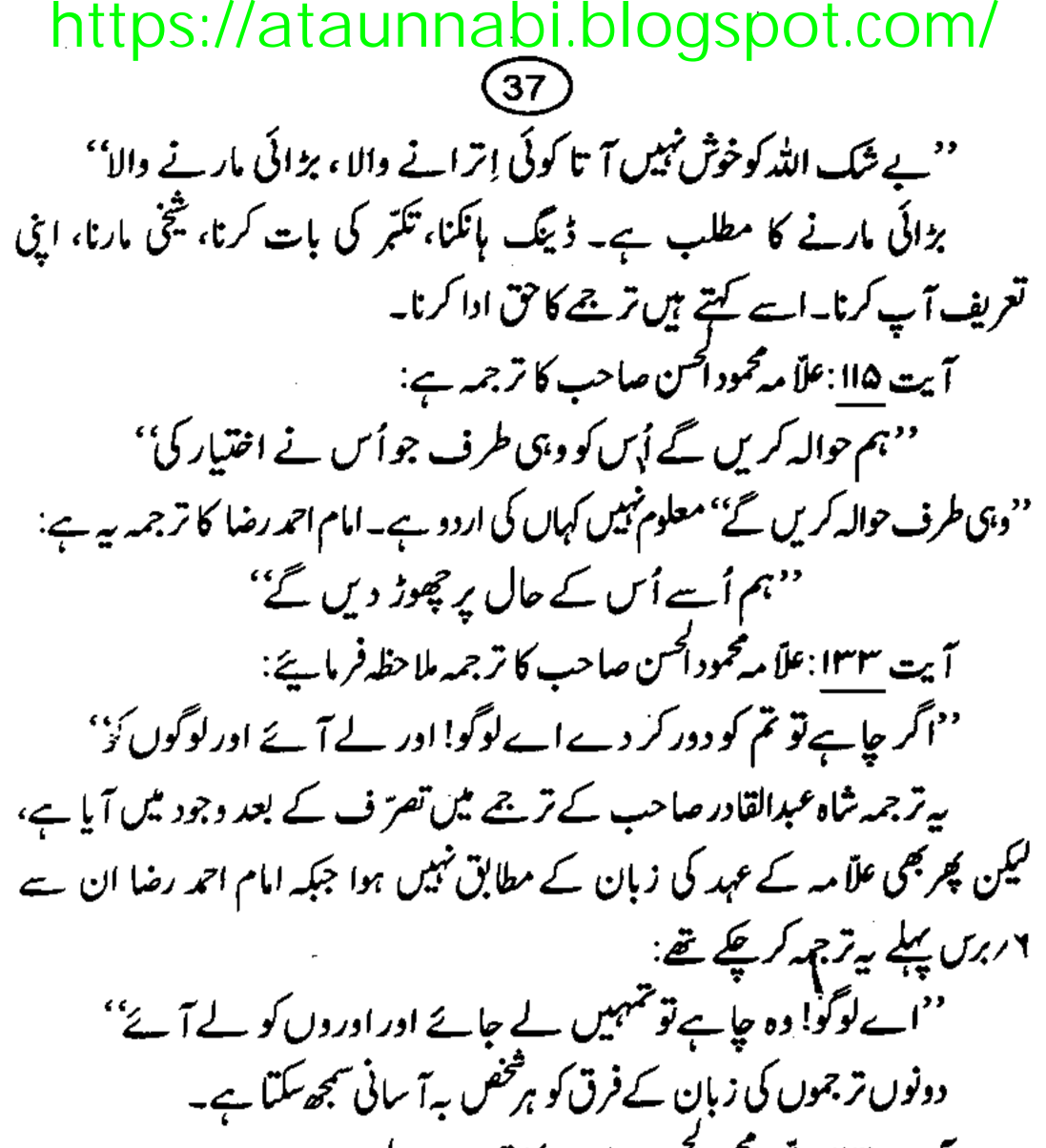


یہاں بیلکھ دینا بھی ضروری معلوم ہوتا ہے کہ علآ مدمحود الحن صاحب کی اس چیتان کو اُن کے مفتر نے سلجھانے کی کوشش تکی اور دوسرے حضے کی وضاحت میں ہار جھک مار كروبى لكه دياجوامام احمد رضاحية ٢ برس يهلي بى صدرالشريعه كواملا كرايي يتي العيني " سیچ ایمان والوں کو منافقوں سے الگ کردے دونوں کا ارتک صاف صاف ادر جُداجُدا نظر آنے لگے' 🗧 مفتر نے بیہیں لکھا کہ اللہ معلوم کرے یا پہتہ چلائے کہ کون کون ایمان دار ہیں۔ آیت ۱۹۳ : علامه محود الحن صاحب اس طرح ترجمه عنایت کرتے ہیں : "جبتم پڑھے چلے جاتے تھے' **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

(36) چڑھے چلے جانے کا مطلب خدا جانے اس جگہ پر کیا ہے۔ اس کا ایک مغہوم تو سمی برحملہ کرنے کے ارادے سے لیا جاتا ہے۔ کسی بلندی پر پہنچنے کی کوشش کو بھی انہیں الفاظ میں بیان کرتے ہیں اور کم ہی سہی آپے سے باہر ہونے کے معنی میں بھی آتا ہے۔ سوال بیہ ہے کہ قارق کون سا مفہوم مراد لے۔ اگرچہ بیہ ترجمہ شاہ عبدالقادر صاحب علیہ الرحمہ نے کیا تھا، کیکن کیا بدلے ہوئے زمانے میں اس کی وضاحت ضردری نہیں تھی۔ امام احمد رضائے ترجمہ اس طرح لکھایا: ،"جبتم منھ اُٹھائے چلے جاتے تھے' آیت ۱۵۹ : علّا مدمحمود الحسن صاحب نے شاہ عبدالقادر صاحب کے ترجم میں دو لفظ بدل كرترجمه اس طرح اين نام كرليا: ''سو پچھاللہ ہی کی رحمت ہے جوتو نرم دل مل گیا اُن کو' شاہ عبدالقدر صاحب نے ''ہی رحمت'' کی جگہ''مہر'' اور ''مل گیا'' کی جگہ''ملا'' لکھا تھا۔ امام احمد رضانے اس کا ترجمہ اس طرح کیا:

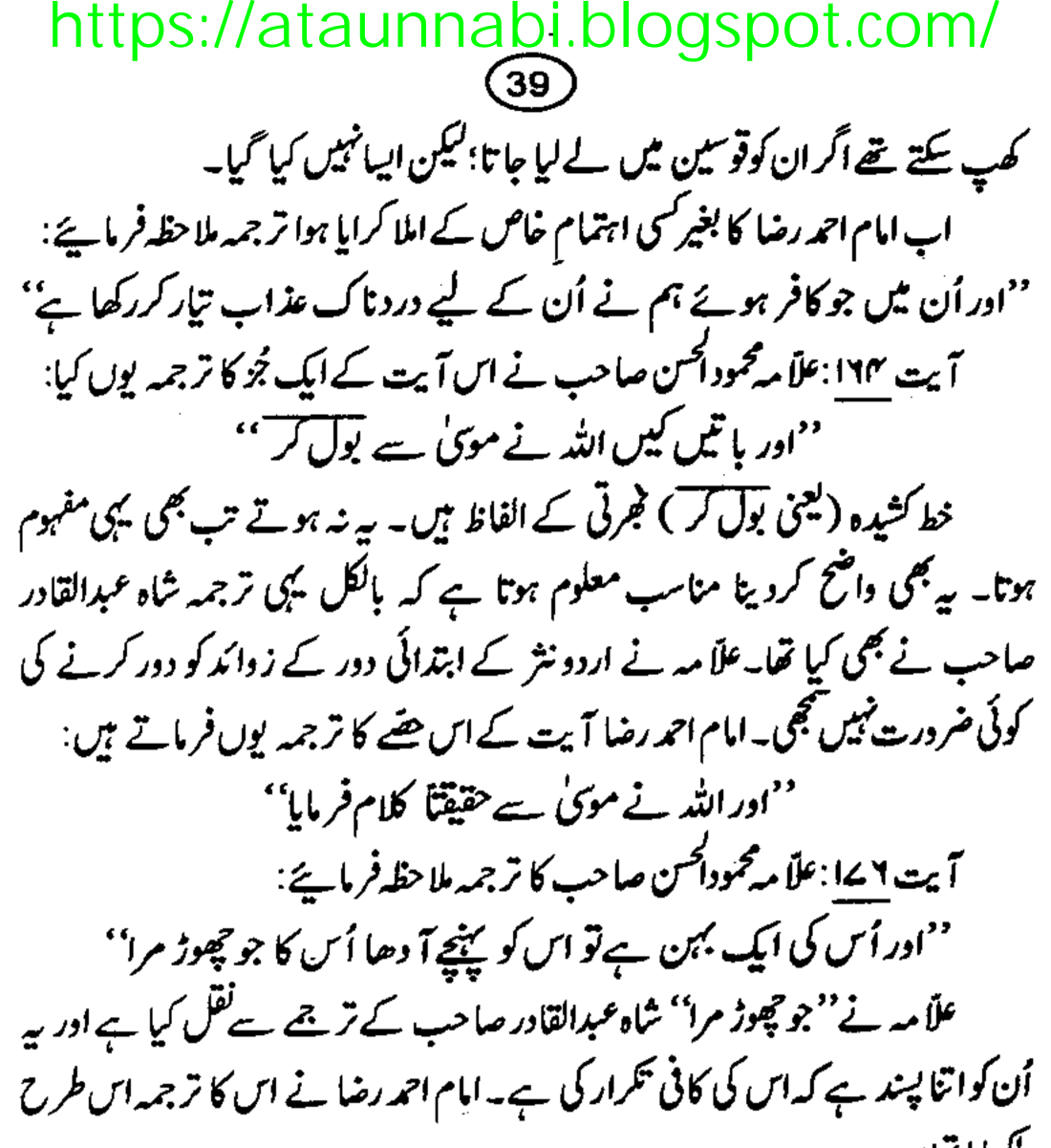
«تو کیسی پچھاللہ کی مہر بانی ہے کہ الے محبوب اہم ان کے لیے نرم دل ہوئے" د دنوں ترجموں کا فرق داضح ہے۔

۲ ۔ سور کم السبب کا ۲ ۔ ۲ ۔ علامہ محود الحن صاحب ترجے میں تحریر فرماتے ہیں : ۲ ۔ ب شکل اللہ کو پیند نہیں آتا اترانے والا ، برائی کرنے والا ۲ برائی کرنے والا ، میں ابہام ہے۔ برائی تعریف کو بھی کہتے ہیں۔ ترجے میں ب صراحت نہیں ہے کہ کس کی برائی کرنے والا اللہ کو پیند نہیں آتا۔ کیا اللہ کی برائی کرنے والا بھی اُسے پیند نہیں۔ تو کیا اللہ کی برائی نہیں کرنی چاہیے؟ امام احد رضا نے اس کا ترجمہ اس طرح لکھایا:



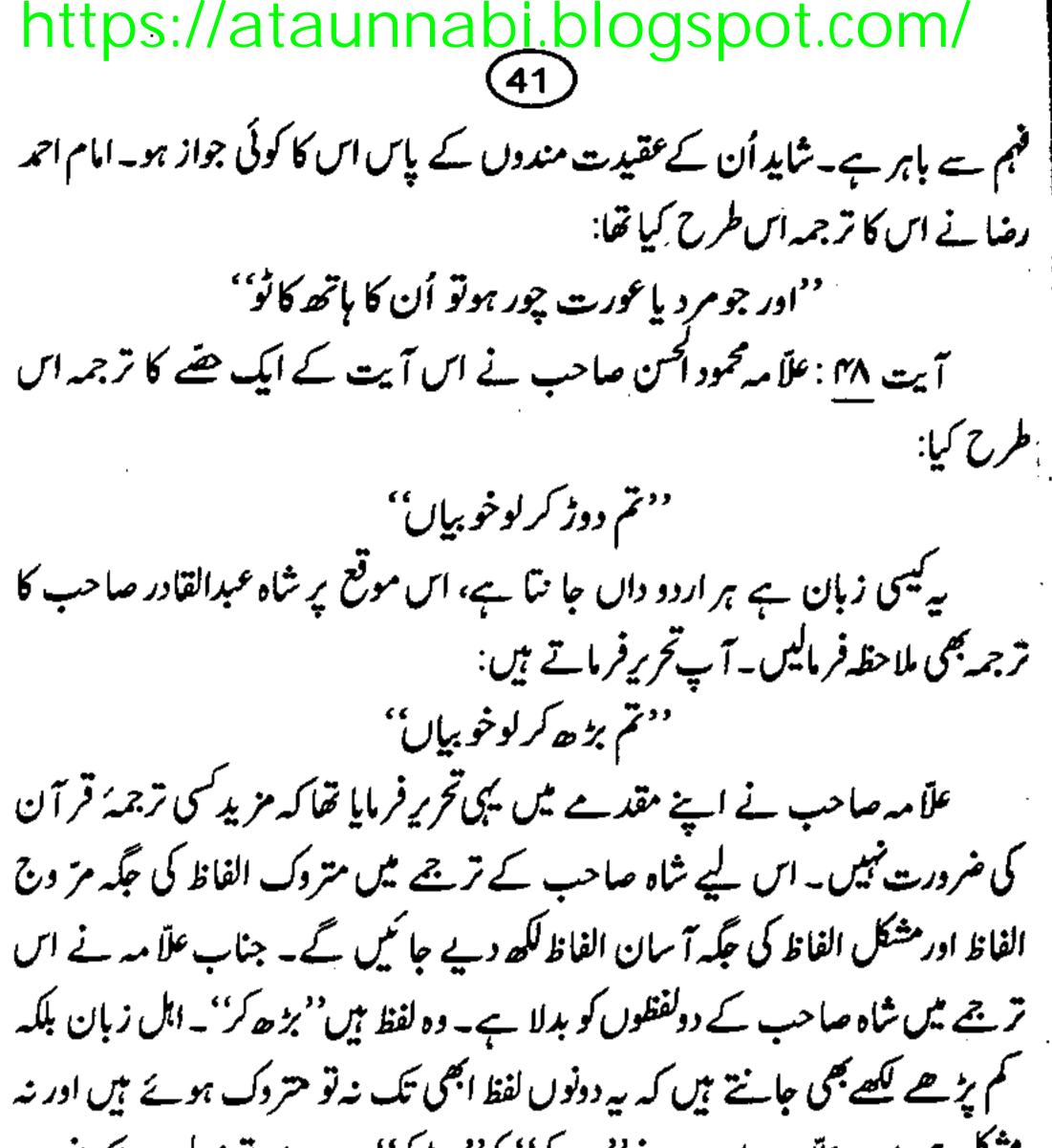
آیت **۱۳۵**: علّا مدتحمود الحن صاحب کا ترجمہ اس طرح ہے: "اگرتم زبان ملو کے یا بچاجاؤ کے تو اللہ تمہارے سب کاموں سے داقف ہے شاہ عبرالقادر صاحب نے بھی یہی ترجمہ کیا تھا۔طویل مدّت گزرجانے کے بعد مجمی علامہ نے اس کی زبان بدلنے کی ضرورت نہیں تمجمی۔ گویا وہ اس کو حسب حال تبجھتے تھے۔جبکہ اُن سے پہلے امام احمد رضانے اس کا ترجمہ اس طرح لکھایا تھا: ·'اور اگرتم ہیر پھیر کردیا منھ پھیرونو الٹد کو تمہارے کاموں کی خبر ہے' ملاحظه فمرما سيئح كتنا بإمحادره اورمنص بولتا بهوا ترجمه سيء آيت ١٣٢ : علام محمود الحن صاحب كاترجمه بدب: ›› البته منافق دغا بازی کرتے ہیں اللہ سے اور وہی اُن کو دغا دے گا''

https://ataunnabi.blogspot.com/ افسوس اس بر ہے کہ علامہ کو ہی جمی معلوم نہیں کون سالفظ اللہ کی شان کے لائق نہیں ہے۔معلوم ہوتا ہے کہ اُن کو دغا بازی کا مرادِف کوئی لفظ اردو میں ملائہیں۔مرحلہ بھی سخت تها؛ لیکن امام احمد رضا اس مشکل مرحط سے بحسن وخوبی گزرگئے اور بیتر جمہ املا کرایا: '' بے شک منافق لوگ اپنے گمان میں اللہ کو فریب دیا جا ہتے ہیں اور وہی انہیں غافل کرکے مارے گا'' آیت ۱۳۳ : علّا محمود الحن صاحب کا ترجمہ اس طرح ہے: '' اُدھر میں لٹکتے ہیں دونون کے نہتی نہ اِن کی طرف نہ اُن کی طرف'' ية ترجمه بهى بلفظر شاد عبدالقادر عليه الرحمه كاب الم احمد رضا كالترجمه اس طرح '' بچ میں ڈ گمگارہے ہیں نہ اِدھر کے نہ اُدھر کے' دونوں ترجموں کا فرق روزِ ردشن کی طرح عیاں ہے۔ امام احمد رضا کا ترجمہ جامعیت ہے بھی مزین ہے۔ آیت ۱۵۳: علاً مدمحود انحن صاحب نے اس طرح ترجمہ فرمایا: '' بتجھ سے درخواست کرتے ہیں اہلِ کتاب کہ تُو اُن پر اُتار لاد کے کھی ہوئی کتاب آسان سے ۔ سوما نگ کیے ہیں مویٰ سے اِس سے بھی بڑی چیز اور کہا ہم کو دکھلا دے اللہ کو بالکل سامنے۔سوآیڑی اُن یر بجلی اُن کے گناہ کے باعث' امام احمد رضا فاضل بریلوی کے ترجے کو دیکھیے اور فرق محسوس سیجیے: '' اے محبوب! اہل کتاب تم سے سوال کرتے ہیں کہ اُن پر آسان سے ایک کتاب اُتار دونو وہ مویٰ سے اس سے بھی بڑا سوال کر چکنے کہ بولے ہمیں اللہ کو علامیہ دکھا دوتو اُنہیں کڑک نے آلیا اُن کے گنا ہوں یز آيت ١٢١: علّا مدمحود الحسن صاحب كالرجمه ملاحظه فرماية: ''اور تیار کررکھا ہے ہم نے کافروں کے واسطے جو اُن میں ہیں عذاب دردناک' اس ترج مين خط كشيره الفاظ (ليعني جو أن ميں ہيں) سيجيح جگہ پرنہيں ہيں اور عبارت کی روانی میں بھاری پھر کی طرح رکاوٹ بے ہوئے ہیں۔ یہ الفاظ اس جگہ بھی



'' اُس کی ایک بہن ہوتو تر کہ میں سے اُس کی <sup>بہ</sup>ن کا آ دھا ہے' لفظ ''ترکہ''نے ترجیح کا حق ادا کردیا۔ اب ضرورت ہی نہیں کہ ' اس کا جو چھوڑ مرا'' لکھا جائے۔ زبان پر ایس حاکمانہ قدرت بڑی مشکل سے ملتی ہے۔ پچ ہے'' جائے استادخاليست'

ہ۔ سورۂ مائدہ آیت ۳۳: علّا مدمحود الحسن صاحب نے یوں ترجمہ کیا: '' کاٹے جائیں اُن کے ہاتھ اور پاؤں مخالف جانب سے' جب تک اس کی مزید تشرخ نہ کی جائے، عام قارمی کے لیے سمجھنا محال ہے۔ اس لیے اُن کے شارح علّا مہ شبیر احمد عثانی صاحب کو اس ترجے پر حاشیہ لکھنا پڑا، انہوں نے حاشی میں لکھا: ''لیعنی داہنا ہاتھ اور بایاں یاوُل' شاہ عبدالقادرصاحب نے اس کا ترجمہ اس طرح کیا تھا: '' کامیے اُن کے ہاتھ اور پاؤں مقابل کا'' علا مہ نے اصلاح اور تجدید کے نام پر شاہ صاحب کے ترجے سے بھی زیادہ ابہام پیداکر دیا ہے۔ امام احمد رضا نے اس کا ترجمہ اس طرح لکھا تھا: ''ان کے ایک طرف کے ہاتھ اور دوسری طرف کے پاؤں کانے جائیں'' آیت ۳۸: علاً محمود الحن ضاحب نے اس کے ایک جُز کا ترجمہ اس طرح رقم فرمایا: ''اور چوری کرنے والا مرد اور چوری کرنے والی عورت کا ٹ ڈالو اُن کے ہاتھ' اس ترجے ہے یہ داختی نہیں ہوتا کہ چوری کرنے دالے مرد اور عورت کے ہاتھ کانے جائیں۔اگر چہ اس میں دونوں لیعنی چور مرد وعورت کا ذکر موجود ہے،کیکن ایسا کوئی لفظ موجود نہیں جس سے انہیں کے ہاتھ کانے جانے کا اشارہ ملتا ہو۔ کوئی تخص سے بھی سمجھ سکتا ہے کہ اس آیت میں چور مرد اور عورت کو مخاطب بنایا گیا ہے، جبکہ شاہ عبدالقادر صاحب نے اس کا ترجمہ یوں کیا تھا: ''اور جو کوئی چور ہو مرد یا عورت تو کاٹ ڈالو اُن کے ہاتھ' اس ترجع میں کوئی لفظ متروک بھی نہیں تھا اور نہ کوئی مشکل لفظ تھا۔ بھر اُس کو بدل کرعلا مہ صاحب نے کیوں ایسا ترجمہ کیا جو معنومی اعتبار سے ناقص سے بیہ بات



مشکل ہی ہیں۔ علامہ صاحب نے ''بڑھ کر'' کو'' دوڑ کر' سے بدلا، تو معلوم ہوا کہ انہوں نے اس بات کو بیس نبابا جس کا اعلان انہوں نے مقد مے میں کیا تھا۔ جب وہ اپن متعین کردہ دائرہ کار سے باہر نگل ہی گئے تھے تو آیت کے اس حصے کا ترجمہ مرد ج زبان میں بھی کر سکتے تھے، ادر کون کہ سکتا ہے کہ اُنہوں نے کوئی کسر چھوڑی ہوگ۔ اندازہ ہے کہ انہوں نے پوری قوت لگا کر یہ ترجمہ کیا ہوگا، اور غالباً یہی اُن کی ترجمہ نگاری کی معراج ہے۔ شاید وہ اپنی اس کمزوری سے واقف بھی تھے، اس لیے کوئی نیا ترجمہ کرنے کے خلاف تھے۔ علیت کا بھرم رکھنے اور مترجمین قرآن میں نام شال ترجمہ کرنے کے خلاف تھے۔ علیت کا بھرم رکھنے اور مترجمین قرآن میں نام شال ترجمہ کرنے کے خلاف تھے۔ علیت کا بھرم رکھنے اور مترجمین قرآن میں نام شال ترم نہاد دائش ور بھی مل گئے جو اس ترجہ کو اردوزبان کا سب سے اچھا ترجمہ کہہ گئے۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ خرد کا نام جنوں ''پڑ گیا'' جنوں کا خرد جو جاہے آپ کا حسنِ کرشمہ ساز کرے امام احمد رضا فاضل بریلوی نے اس حصہ آیت کا ترجمہ یوں اِملا کرایا: · ' بھلائيوں کي طرف سبقت جا ہو'' نظرانصاف سے دیکھا جائے تویہ ہے تیج معنوں میں اردوتر جمہ۔ آيت ٥٢: جناب علّامه كاترجمه اس طرح ي: '' اے ایمان والو! مت بناؤ اُن لوگوں کو جو *تھہر*اتے ہیں تمہارے دین کوہلس ادر کھیل، وہ لوگ جو کتاب دیئے گئے تم سے پہلے اور نہ کافروں کو اپنا دوست '' اس آیت میں اللہ رب العزت نے پچھ لوگوں کا ذکر کر تے تھم دیا ہے کہ ان کو دوست نہ بناؤ۔ اب علّا مہ کے ترجم میں ''مت بناؤ'' اور'' دوست'' الفاظ کو تلاش شیجیے۔ ( قارئین کی سہولت کے لیے اُن کو خط کشیدہ کردیا گیا ہے) اور دیکھیے اُن کے مابین کتنے الفاظ ادر ہیں۔ کیا اتنے فصل کے بعد ہر خص اُن کا مفہوم''مت بناؤ دوست'' آسانی سے لے سکے گا۔معلوم نہیں بیکس زمانے کی اردو ہے۔شاہ صاحب کے عہد میں بھی ایس مثال ملنی مشکل ہے، خود شاہ صاحب نے اس کا ترجمہ اس طرح کیا تھا: ''اے ایمان والو! رفیق نہ پکڑ و ایسوں کو جو کھہراتے ہیں تمہارا دین ہٹسی اور تحميل ادر جو كتاب ديئ تحظيم سن يهل ادر وه جو كافر بين ''رفیق نہ پکڑو'' اب متروک ہے تو کیا اس کی جگہ''مت بناؤ دوست' یا '' دوست نہ بناؤ'' نہیں لایا جا سکتا تھا؟ اور اس کے <del>کلڑے کرکے اُن کو اتنے فاصلے پر</del> رکھنے کا جواز کیا ہے؟ سوائے اس کے کہ حربی متن میں "لا تَتَسبخ سندوا" سی اور '' أَوْلِيَاءَ ''بعد ميں آيا ہے اور علامہ نے ہر حربی لفظ کا اُردو ترجمہ اُس کے پنچے یا حربی ک تر تیب کے مطابق لکھنے کی کوشش کی ہے۔ تو اس موقع پر بیہ یو چھنا بے کل نہ ہوگاکہ ایسے ترجے کولفظی ترجمہ کہا جائے یا بامحادرہ، اور کیا اس کو اردو کا سب سے اچھا ترجمہ كمنا درست ٢٠٠٠٠٠ امام احمد رضائ اس كاترجمه يول كيا:

https://ataunnabj.blogspot.com/ ''اے ایمان دالو! جنہوں نے تمہارے دین کوہلی کھیل بنا لیا ہے، دہ جوتم سے پہلے کتاب دیئے گئے اور کافر، ان میں کسی کو اپنا دوست نہ بناؤ'' آيت ١٨ : علّا مدمحود الحسن صاحب كا ترجمه ملاحظه فرمايية : • • کہہ دے اے کتاب والو ! تم کسی راہ پرنہیں جب تک نہ قائم کروتو ریت اور الجیل کوادر جوتم پراُتر اتمہارے رب کی طرف سے' امام احمد رضانے اس کا ترجمہ اس طرح فرمایا: ''تم فرمادوا بے کتابیو! تم پچھ بھی تہیں ہو جب تک نہ قائم کروتو ریت اور الجیل اور جو پچھتمہارے رب کے پاس سے اُترا'' «متماہیو' اور ''تم پچھ بھی تہیں ہو'' کا جواب تہیں۔ یہ عین اردو کا روز مرّہ ہے اور **برجسته ترجمه بحلی۔ اس خوبی کو'' فطری ترجمه نگاری'' کا نام دیتا ہوں۔ اس کو کنز الا یمان ک**ی *۳*اروی خوبی تصور فر ماییخ ـ آیت 20: علام محمود انحن نے اس طرح ترجمہ فرمایا: " پھر دیکھ وہ کہاں اُلٹے جار ہے ہیں' اس ترجم میں شاہ صاحب کے ترجم پر ایک لفظ وہ (خط کشیدہ) کا اضافہ کیا

کیا ہے اور 'النے' میں داؤ زائد کم کیا گیا ہے، جو اَب متروک ہے۔ دوسری ترمیم تو متروك ہونے کے باعث أن کے دائرہ كار ميں آتى ہے، ليكن لفظ ''وہ'' كا اضافہ بتا رہا ہے کہ دہ شاہ صاحب علیہ الرحمہ کے ترجے سے مطمئن نہیں بتھے اور انہوں نے اپنے مقدم میں شاہ صاحب کے ترجے کی جو تعریف کی ہے، وہ محض دکھادا ہے۔ امام احمد رضانے اس کا ترجمہ اس طرح فرمایا ہے: " پھر دیکھو دہ کیسے اوند سے جاتے ہیں'' بالکل فطری ادر روز مزہ کے مطابق ترجمہ ہے۔ اب فعل متعدی المتعدی کی بہاریں دیکھیے آيت ٢٠: علامه كاترجمه اسطرح:

https://ataunnabi.blogspot.com/ (44 '' تو کہہ میں تم کو بتلاؤں ان میں کس کی بُری جزا ہے اللہ کے ہاں' شاه عبدالقادر عليه الرحمه ف ترجمه كيا تعا: ''تو کہہ میں تم کو بتاؤں ان میں کس کی بُری جزا ہے اللہ کے ہاں'' علّا مہ موصوف نے شاہ صاحب کے ترجمے میں صرف ایک لفظ بدلا ہے اور وہ تھا ''بتاؤں'' گویا لفظ''بتاؤں''متروک تھا اور''بتلا دُن' اہلِ زبان کا روز مرّ ہ۔ امام احمد رضانے اس کا ترجمہ یوں کیا: ''تم فرماؤ کیا میں بتادون جو اللہ کے یہاں اُس سے بدتر درجہ میں جی'' دونوں ترجموں کا فرق داضح ہے۔ آیت ۲۷ : علامه کا ترجمه ب: · · ب شك الله راسته تبين د الماتا قوم عفاركو · شاه عبدالقادر صاحب کا ترجمہ ہیہ ہے: ''اللّٰہ راہ نہیں دیتا منکر قوم کو' امام احمد رضا نے بیرتر جمہ إملاكرایا: `` ' بے شک اللہ كافروں كوراہ نہيں ديتا'' آیت ۲۰۵: علاً مدمحمود الحن صاحب نے ترجمہ ارقام فرمایا: ''پھروہ جنگادے گاتم کوجو کچھتم کرتے تھے'' شاه عبدالقادر عليه الرحمه في بيتر جمه كياتها: ''تم سب کو پھر وہ جتادے گا، جو پچھتم کرتے تھے' امام احد رضان اس طرح ترجمه لكهايا: ''پ*ھر* وہ تمہیں بتادے گا جوتم کرتے تھے' اِن تین آیتوں کے ترجے سے فقیر کے اِس خیال کو مزید تائید حاصل ہوتی ہے كهعلا مدمحودالحن صاحب كوفعل متعدى المتعدي از حد مرغوب تقا ادراس كو وہ إتنا پسند کرتے تھے کہ شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ کے ترجمے کو بھی بدل دیتے تھے۔ اب تک کے موازنے سے پیری پند چکتا ہے کہ تقریبا ہر آیت اور اُس کے ہر نجز کے ترجے میں امام احمد رضانے ہر دومتر جمین سے کم الفاظ میں کام لیا، مطلب سیہ موا اخصار کنز الایمان کی چودہویں خوبی ہے۔

(45) ۲ - سوره النعام ۲ یت ۲ : علامه محود الحن صاحب نے اس پوری آیت کا ترجمہ اس طرح کیا ہے: ۱۰ کیا دیکھتے نہیں کتنی ہلاک کر دیں ہم نے ان سے پہلے المتیں ، جن کو جما دیا عما ہم نے ملک میں اتنا کہ جتنا تم کونہیں جمایا اور چھوڑ دیا ہم نے ان پر آسان کو لگا تار برستا ہوا اور بنا دیں ہم نے نہریں بہتی ہوئی اُن کے بیچے۔ اور اُمتوں کو'

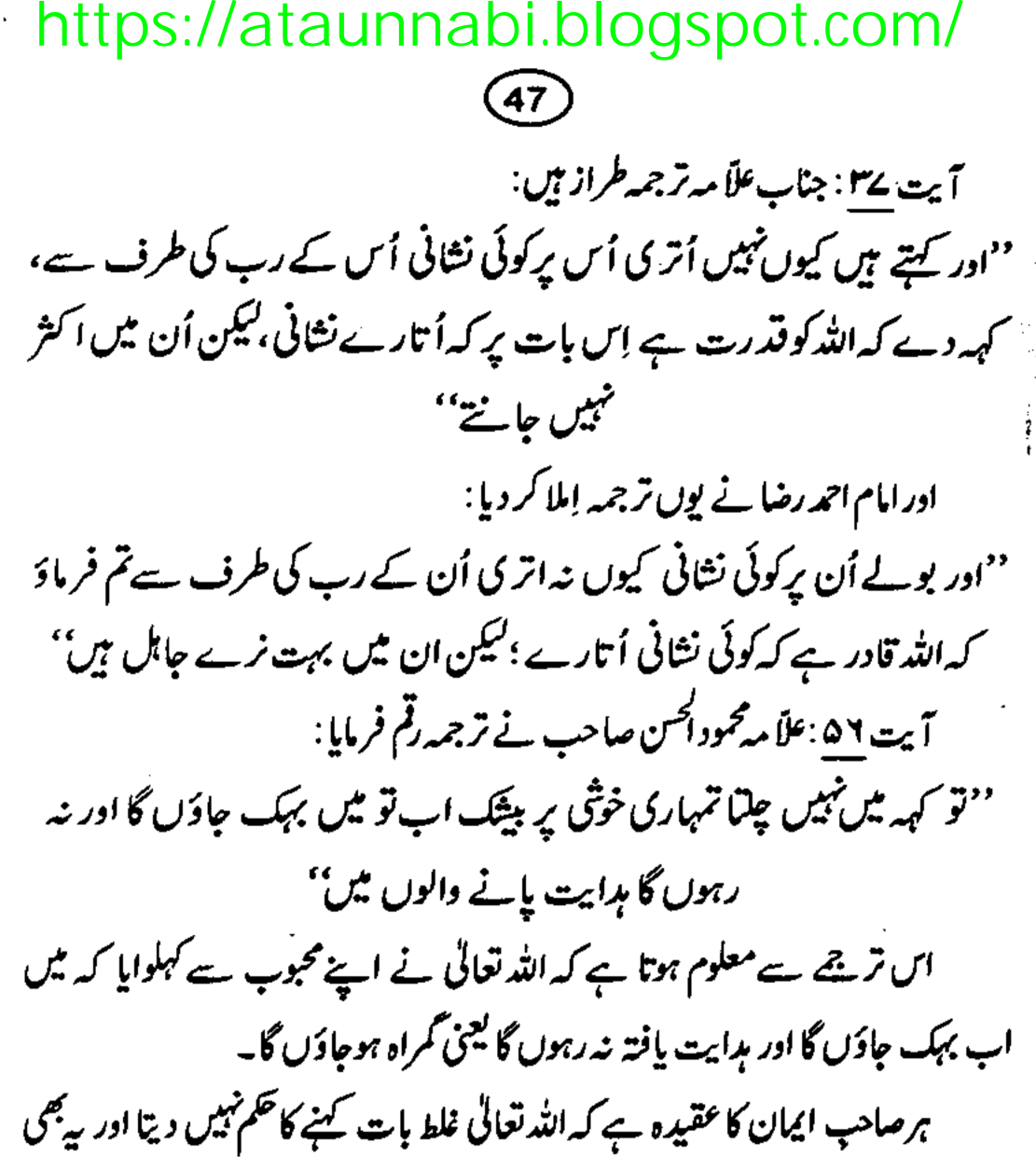
ای آیت کا امام احمد رضا کا لکھا ہوا ترجمہ ہیہ ہے '' کیا انہوں نے نہ دیکھا کہ ہم نے اُن سے پہلے کتنی سنگتیں کھپا دیں اُنہیں ہم نے زمین میں وہ جماؤ دیا جوتم کو نہ دیا اور اُن پر موسلا دھار پانی بھیجا اور اُن کے پنچ نہریں بہا کمیں ، تو اُنہیں ہم نے اُن کے گنا ہوں کے سبب ہلاک کیا اور اُن کے بعد اور سنگت اُٹھائی''

اب دونوں ترجموں کے ہر ہرفقرے اور ہر ہر جملے کامواز نہ کر کے دیکھے :

ترجمه علام محودالحسن صاحب ترجمه كنزالا يمان (الف) کیا دیکھتے نہیں کتنی ہلاک کر دیں (الف) کیا انہوں نے نہ دیکھا کہ ہم ہم نے ان سے پہلے امتیں۔ ان سے پہلے کتنی سنگتیں کھیا دیں۔ (ب) جن کو جمادیا تھا ہم نے ملک میں (ب) انہیں ہم نے زمین میں دہ جمادَ (ج) اور چھوڑ دیا ہم نے اُن پر آسان کو (ج) اور اُن بر موسلا دھاریانی بھیجا۔ لکاتار برستا ہوا۔

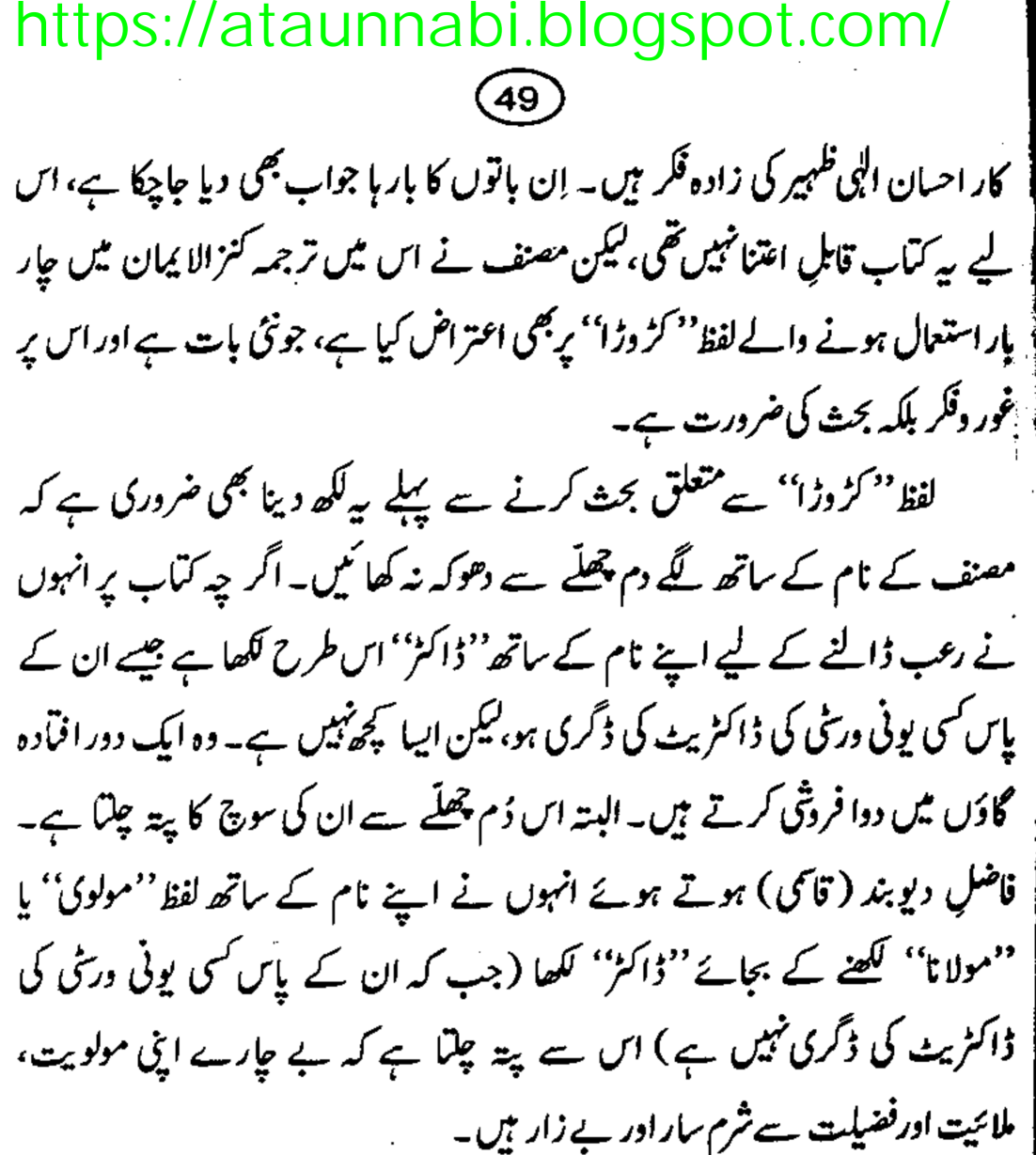
https://ataunnabi.blogspot.com/

(د) اور بنادی ہم نے نہری بہتی ہوئی (د) اور اُن کے پنچے نہری بہا کیں۔ اُن کے پیچے۔ (ہ) پھر ہلاک کردیا ہم نے اُن کو اُن (ہ) تو انہیں ہم نے اُن کے گناہوں کے گناہوں پر اور پیدا کیا ہم نے اُن کے سبب ہلاک کیا اور اُن کے بعد اور استگت اُٹھائی۔ کے بعد ادر ائتوں کو۔ زبان کی معمولی قہم رکھنے والا بھی اس مواز نے سے دونوں ترجموں کے فرق کو سمجھ سكتا ہے۔ آیت ۱۰: حضرت علّامہ نے اس طرح ترجمہ فرمایا: ''اور بلا شبہہ بنسی کرتے رہے ہیں رسولوں سے بچھ سے پہلے پھر تھر لیا اُن سے ہنمی کرنے دالوں کو اُس چیز نے کہ جس پر ہنسا کرتے تھے' اس ترجے پر کوئی تبصرہ کیے بغیر آیت کے ای کھتے کا امام احمہ رضا کا ترجمہ قتل کیے جاتا ہے: ''ادر ضرورا ہے محبوب! تم سے پہلے رسولوں کے ساتھ بھی تصنحا کیا گیا تو وہ جو اُن سے بیٹتے تھے اُن کی ہنمی اُنہیں کو لے بیٹھی' قار نمین کرام خود فیصلہ کر سکتے ہیں کہ کون سا ترجمہ بہتر ہے اور کتنا بہتر ہے۔ بغیر سمی تبصرے کے دوآیتوں کے ترجے اور ملاحظہ فرمایئے۔ آیت ۲۴: علامہ کا ترجمہ اس طرح ہے: '' دیکھوتو کیہا جھوٹ بولے اپنے او پر اور کھوئی گئیں اُن سے دہ باتیں جو بنایا <u>کرتے تھے'</u> امام احمد رضا کا ترجمہ ہیہے: ' دیکھو کیسا جھوٹ باندھا خود اپنے او پر اور کم گئیں اُن سے جو باتیں بناتے تھے' **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



، ہر سلمان کا عقیدہ ہے کہ ہمارے سرکار علیظتہ ہمیشہ ہادی اور مہدی رہے۔ کہذا ترجمہ درست نہیں ہوا۔ اس ترج پر اس کے حاشیہ نگار علاّ مہ شہیر احمد عثانی صاحب نے بھی خامہ فرسائی کی، کیکن اس تازک مسئلے کو نظرانداز کر گئے۔ امام احمہ رضا نے اس کا ترجمہ اس طرح کیا: " تم فرمادَ مي تمهاري خوابش يرتبي چلتا۔ يوں ہوتو مَين ببك جادَ اور راه ير نەر بول'' ب شک کفار کی خواہش یہی تھی کہ ہمارے سرکار صلی اللہ علیہ دسلم بھی اُن کے باب دادا کے دین پر آجائیں۔امام احمد رضانے اس مقام کی نزاکت کو سجھ کر گجلت میں

48 بھی ایسا ترجمہ کیا جوحق ہی حق ہے۔ آیت 24: علاً مہ نے اس طرح ترجمہ تح رفر مایا: ''میرے پاس نہیں جس چیز کی تم جلدی کررہے ہو۔' امام احمد رضانے لکھایا : ''میرے پاس ٹہیں جس کی تم جلدی محارب ہو' ہیترجمہ اردوروز مرت ہ کے زیادہ قریب ہے: آیت ۲۱ : علّا مدصاحب کا ترجمہ اس طرح ہے: ''تو کہہ دے کہ میں نہیں تم پرداروغہ' امام احمد رضانے بیر جمہ فرمایا: · · تم فرمادَ ميں تم پر پچھ کڑوڑانہيں'' اس فقیر حقیر نے بیہ دونوں ترجمے اس کے نقل کیے ہیں کہ لفظ'' کڑ دڑا'' کے بارے میں پھھرض کرنا چاہتا ہے (جو عربی لفظ''و کیل'' کا ترجمہ ہے) اور حقیقت بیہ ہے کہ کنزالایمان کے لسانی جائزے کے تحریری محرّ کات میں سے ایک، اس لفظ کے بارے میں سنجل میں ایک جماعت کا اُٹھایا گیا طوفان بدتمیزی بھی ہے۔ اکتوبر ۱۹۹۹ء میں سنجل، یویی سے ایک کتاب شائع ہوئی تھی، جس کا نام تھا · ' فاضل بریلوی کا مشن ادر اُن کا اصل دین قرآن وحدیث کی روشی میں'' اس کتاب پر صنف کی حیثیت سے ڈاکٹر محمد خالد قاسمی کا نام درج ہے۔ اس کتاب سے پہلے اُن کے نام سے ایک صفحہ بھی منظر عام برنہیں آیا۔ اس لیے باخبر طقوں میں بید بات وثوق کے ساتھ کہی جارہی ہے کہ یہ کتاب اُن کے کسی بھائی کا عطیہ ہے، جو اس طرح کی دل آزار کتابی این اور دوسروں کے نام سے چھواتے رہے ہیں۔ اس کتاب میں ساری باتیں وہی ہیں، جو اُب سے پہلے بار بار دوہرائی جاتی رہی ہیں، اور ایک غیر ذمے دارقلم



للاسین اور سیلت سے مرم سرار اور بے راز ہیں۔ پہلے تو صلوۃ و سلام کے خلاف جلسوں پر جلسے اور تقریروں پر تقریریں کرتے ہوئے بار بار بید کہا گیا کہ لفظ کر دڑا کمی ڈنشنری میں نہیں ہے۔ پھر کچھ دن بعد کہا گیا کہ صرف فر ہنگ آصفیہ میں ملتا ہے (گویا فر ہنگ آصفیہ کی ان کے نز دیک کو کی اہمیت نہیں ہے۔ اس سے پتہ چلتا ہے کہ ان بے چاروں کو لغات کے مدارج کا بھی علم نہیں نہیں ہے۔ اس سے پتہ چلتا ہے کہ ان بے چاروں کو لغات کے مدارج کا بھی علم نہیں ہو کتا ہے کہ کہ کہ ان بے چاروں کو لغات کے مدارج کا بھی علم نہیں اللغات) کے حوالے درج کردیے گئے۔ واضح ہو کہ ان میں فر ہنگ آصفیہ کو چھوڑ کر باتی میں لغات محفقین کے نزد یک استناد کے قابل نہیں ہیں۔ مصنف دد اور مستند اور معتبر ڈیکشن پوں تک رسائی حاصل نہیں کر سکے۔ اُن دونوں لغات کے اندراجات اس طرح ہیں:

## https://ataunnabi.blogspot.com/ 50 جان ٹی چلیٹس کی ڈشنری میں اس مفہوم کو ظاہر کرنے والا لفظ ''کروڑی' درج ہے، معنی یہ دیے ہیں :a.m Tax gatherer, inspector, overseer (of a market & c.) ا (C.S. ج معنی یہ دیے ہیں: a Tax gatherer c.s. ب گویا اس لفظ کا اندراج تمین مستند اور تمین غیر مستند ڈششریوں میں پایا جاتا ہے۔

کویا اس لفظ کا اندراج تین مستند اور تین غیر منتند ذکشتریوں میں پایا جاتا ہے۔ اب بینہیں کہا جاسکتا کہ بید لفظ مجہول، غیر معروف اور غریب ہے۔ (مصنف کا اہم اعتراض یہی تھا) کیونکہ لغات میں انہیں الفاظ کا اندراج ہوتا ہے، جو بول چال اور تحریروں میں رائج ہوتے ہیں۔ بعد میں بہت سے الفاظ متروک بھی ہوجاتے ہیں۔ ایسا ہی ایک لفظ بیبھی ہے جو امام احمد رضا کے عہد میں چلن میں تھا۔ اب ممکن ہے کوئی بیہ کہے کہ جب ''کڑ وڑا'' متروک ہوگیا ہے تو اس کی جگہ کوئی دوسرا لفظ کیوں نہیں رکھ لیا جاتا۔ جوابا عرض ہے کہ اوّل تو اس جگہ کے لیے کڑ وڑا سے بہتر لفظ اردو زبان میں موجود نہیں ہے۔ دوئم کسی کی تحریر میں بھی بعد وفات تھرت کرنا سخت اد کی

جرم ہے۔ ایسا جرم تراجم قرآن کی تاریخ میں علّا مدمحمود انحن صاحب سے ہی سرزد ہوا ہے، جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ تجدید کے نام پر شاہ عبدالقادر صاحب کے ترجمہ قرآن کی تخ یب ہوگئ۔ مصنف نے لکھا ہے: ''ویل کے معنی جس پر جمروسہ کیا جائے، عاجز انسان سب کچھ اس کے سپرد ی ''اردو کلاسیکی، ہندی ادر انگریزی ڈسٹنری'' مؤلفہ جان ٹی چلیٹس، آسفورڈ یونی درخی پریس •በላላሮ

2. A Dictionary Hindustani & English by Duncan Forbas, 1866

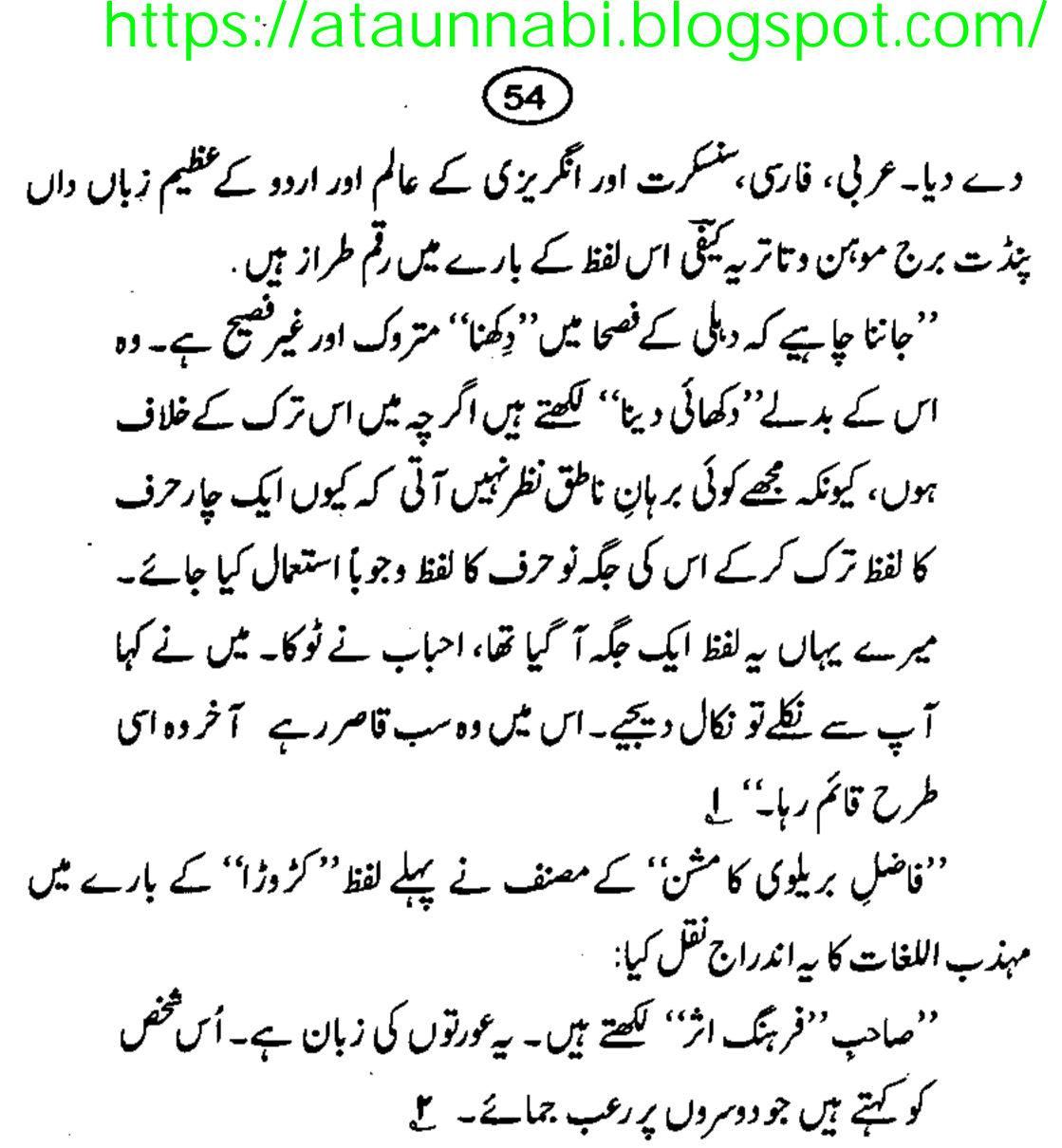
https://ataunnabi.blogspot.com/ کردے، وہ النے کمل کفایت بھی کرتا ہو۔'ل اس سے مصنف کا مقصد صاف طور سے معلوم ہوتا ہے کہ امام احمد رضا زیرِ بحث جاراً بات میں''وکیل'' کا ترجمہ'' قابل بھروسہ'' کرتے اور ان چاروں آیات کا ترجمہ اس طرح ہو جاتا۔ (۱) تم فرماؤ که میں بچھ قابل بھروسہ تہیں (سورہ الانعام ۲۷) (۲) ادرتم أن تح جروت تے قابل نہيں (ايضاً ٤٠) (۳) اور میں کچھ قابل بھروسہ ہیں (سورہ یوٹس ۱۰۸) (۳) ادرہم نے تم کو جرو سے کے قابل بنا کرنہیں بھیجا (بنی اسرائیل ۱۵۰) لیکن افسوس اس بات پر ہے کہ اس کی توقع اپنے علاماؤں سے کیوں نہیں ک س میں ملامہ محمود الحسن صاحب نے ان جاروں آیات میں وکیل کا ترجمہ ایک جگہ مختار ایک خبکہ ذمہ لینے والا اور دو جگہ داردغہ کیا ہے۔ منتخ محمد جالزدھری صاحب نے سورۂ یونس کی آیت کے علاوہ باقی تین جگہ ولیل کا ترجمہ داردغہ کیا ہے۔ (سورہُ یونس کی مٰدکورہ آیت میں وکیل کا ترجمہ وکیل ہی کیا ہے) علامہ تھانوی صاحب نے ایک جگہ تعینات، ایک جگه مختار، ایک جگه مسلط اور ایک جگه ذیم دار کیا ہے۔ یہاں دوسوال پیدا ہوتے ہیں کہ ان حضرات نے وکیل کا ترجمہ بھروے کے قابل کیوں نہیں کیا؟ اور دوسرا ہی *کہ وکیل کے معنیٰ داردغہ، تعین*ات اور مسلّط کس لغت میں درج ہیں؟ جو اُن کے چیشواؤں نے ترجموں میں داخل کیے ہیں۔ شاید ہی کہا جائے کہ شاہ رفیع الدین دہلوی نے ان جار آیات میں وکیل کا ترجمہ داروغہ ہی کیا ہے، تو بدأس زمانے کی بات ہے جب داروغہ سے کسی کوسو ے ظن لی '' فاصل بریلوی کامشن ادر اُن کا اصل دین قرآن و حدیث کی ردشی میں'' مصنفہ ڈاکٹر محمد خالد قامی، ناشر: قامی منزل، دیپا سرائے ، سنجل ۔ منفحہ ۱۳۱ **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ نہیں ہوتا تھا۔ اب (بلکہ علّا مہ کے عہد میں بھی) دارد غدسب انسپکٹر پولس کو کہا جاتا ہے اور اکثر لوگ اس سے حسنِ ظن نہیں رکھتے، اس کیے اس زمانے میں لفظ داردغہ اپن معنویت کھوچکا ہے۔ مذکورہ بالا جاروں مقامات پر''وکیل'' سے مراد کیا ہے یہ بات بھی غور طلب ہے۔ ان چاروں ہی آیات میں اللہ رب العز ت نے اپنے محبوب دانا ے غیوب صلی اللہ علیہ وسلم سے فرمایا ہے کہ تمہارا کام صرف تبلیغ کرنا ہے۔ ہدایت دینے کی ذم داری تمہاری نہیں ہے (اگر بیہ ذمہ داری بھی تمہاری ہوتی تو تم وکیل ہوتے)۔قرآنِ <sup>ک</sup>ریم میں بیہ بات واضح الفاظ میں بھی بیان ہوئی ہے، ملاحظہ فرمائمیں : فَاعلَمُو اأَنَّمَا عَلَى رَسُولِنا البَلْخُ المُبِينُ (سورهُ ما بَده آيت ٩٢) جان لو که بهارے رسول کا ذمہ صرف پہنچا دینا ہے کھول کر (ترجمہ محمود الحسن صاحب) مَ اعَسلَحَ رَّسُولِ إِلَّا البَلغُ (سورہ مائرہ آیت ۹۹) رسول کا ذمہ ہیں مگر پہنچا دینا (ترجمہ َ محمود الحسن صاحب) وَمَانُوسِلُ المُوسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّدِينَ وَمُنذِدِينَ (سورهُ انعام آيت ٣٨) اور بم

رسول نہیں بھیجتے مگر خوشی اور ڈر سنانے کو (ترجمہ علّا مہمود الحسن صاحب دیو بندی) اور علآمه شبیر احمد عثانی سورهٔ یونس کی آیت ۸!! (جو زیر بحث چار آیتوں میں ہے ایک ہے) کی تغییر میں لکھتے ہیں۔ '' اُن کا کام صرف آگاہ کر دینے اور راستہ بتلا دینے کا ہے اس پر چلنا، چلنے والے کے اختیار میں ہے' لے ع مدعی لاکھ یہ بھاری ہے گواہی تیری ر با ان چار آیتوں میں دکیل کا ترجمہ کرنا، تو دہ کسی طرح درست نہیں ہوسکتا،

إقرآن مترجم - ناشر شاه فهد قرآن پر نتنگ تم پلیس، مدیند منوره

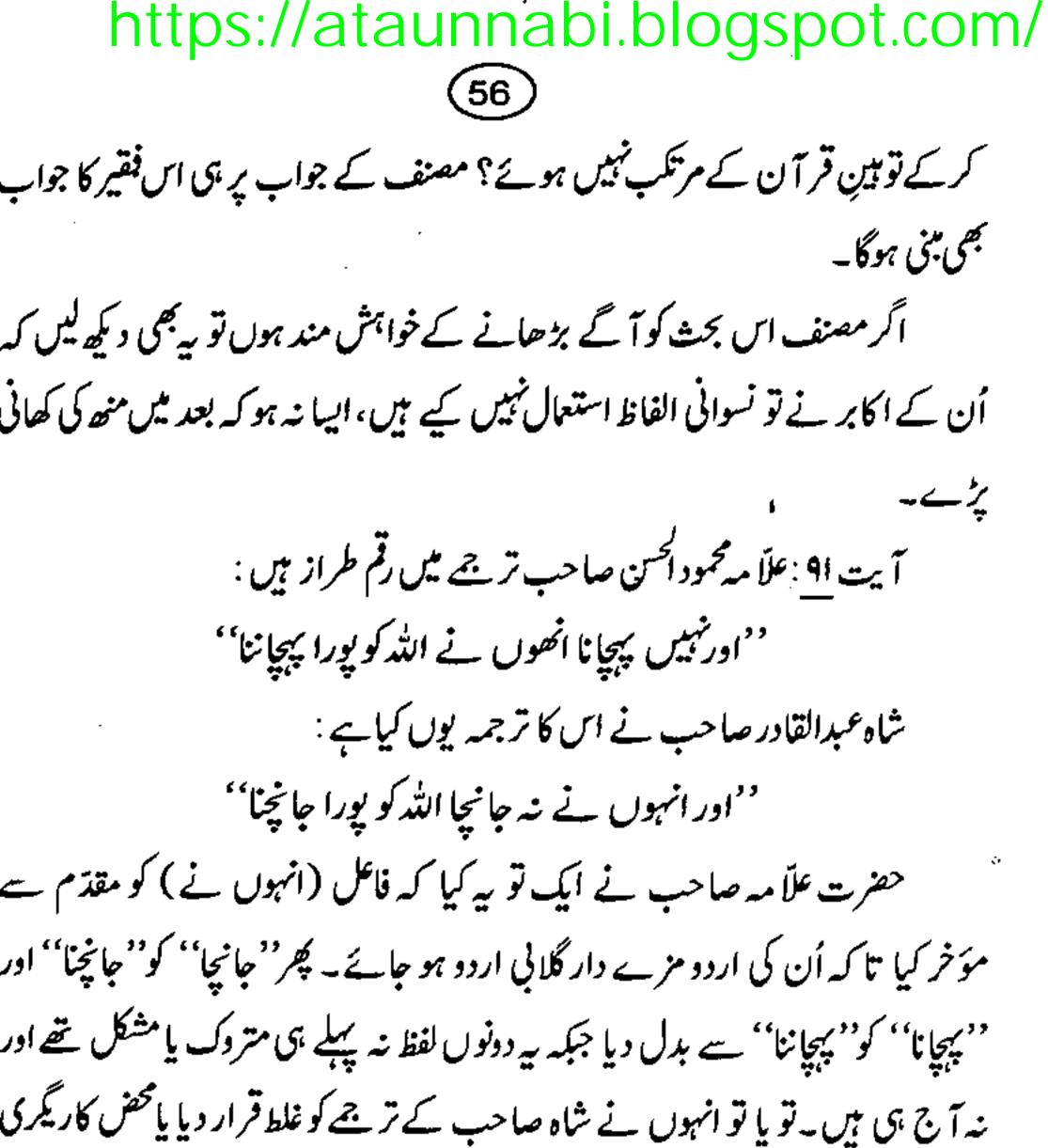
https://ataunnabi.blogspot.com/ کیونکہ ان آیات میں لفظ''ولیل'' فرمانے سے منشاب الہٰی پیغام پر عمل کرانے کے ذیمے دار ہے ہے۔ کسی تھم پر عمل کرالینا اس شخص کے دائرۂ اختیار میں نہیں آتا جس کو اردو میں دلیل کہتے ہیں۔لہذا ان حیاروں مقامات پر''ولیل'' کا ترجمہ'' کڑوڑا'' ہی ہو سکتا ہے اس لیے کہ وہ بہت بڑا اور بااختیار افسر ہوتا ہے۔فرہنگ آصفیہ میں'' کڑ وڑا'' کے معنی اس طرح درج ہوئے ہیں۔ ''وہ شخص جو عاملوں اور محصلوں پر خیانت کی نگرانی کے واسطے کوئی حاکم مقرر کرے، افسروں کا افسر، حاکموں کا حاکم۔ بڑا عہدہ دار جس کے ماتحت اور عہدے دار بھی ہون' ل اب اگر کسی کوان مقامات پر لفظ'' کڑوڑا'' پر اعتراض ہے تو وہ بیہ بتائے کہ اردو میں اس کے علاوہ ایسا لفظ کون سا ہے جو یہاں منشاے الہی کا ترجمان ہو۔ کیا داروغہ، تعینات یا مسلّط (اگر بیہ کوئی عہدے دار ہیں) تو وہ کسی کے تون پر عمل کرائیلتے ہیں؟ اور اگر ایسا لفظ پیش نہیں کر سکتے تو اعتر اض کرنے سے بھی باز رہنا جا ہے۔ اب اس لفظ کی لسانی بحث پر آ ہے۔'' کڑ دڑا'' پہلے رائج تھا، اب متر وک ہو گیا ہے، اس کو پھر رائج کرنا جا ہے۔ باباے ارد دمولوی عبدالحق صاحب نے نہ جانے کہاں ے اُتھا کر ایک لفظ '' کھکیڑ'' استعال کرنا شروع کر دیا۔ اگر چہ اس لفظ میں کوئی صوتی دلآ ویزی نہیں تھی مگر ایسا چلا کہ اچھے اچھے ادیوں نے اپنا لیا۔ لفظ'' کڑ دڑا'' چونکہ ایسا تھا تمہ دو جارموقعوں پر ہی استعال ہوتا تھا۔ اس لیے رداج سے دور چلا گیا۔ لفظوں کے ترک میں بھی تمحی آ مرانہ انداز ہے بھی کام لیا جاتا ہے۔ ایک لفظ ہے دکھنا، بہ معنی دکھائی دینا (جیسے کیاتم کو دکھتانہیں ہے؟) فصحانے اس کو متر دک قرار ب فرمنك آصفيه، مؤلفه خال صاحب مولوى سيد احمد د بلوى، جلد سوم ناشر ترق اردو بورد ، ننى د تى ، ۴ ۱۹۷ و



پھر ٹیپ کا بند بی لکھا: ''مولوی احمد رضا خان صاحب نے عورتوں کی زبان بول کر قرآن کے واضح اعلان كو چھيايا ہے۔''(صفحہ ١٣٩) مصنف نے ''فرہنگ اثر'' کی عمارت مہذب اللغات سے قُل کی ہے، اس کا مطلب بیہ ہوا کہ بیہ اُن کی نظر سے نہیں گذری۔ اتفاق سے بید فقیر کو بھی دستیاب نہ ہو <u>ا</u>منشورات به مصنفه ینڈت برج نارائن د تاتر به کیفی، انجمن ترقی اردو ( ہند ) د تی ۱۹۳۹ء صفحہ ا 189\_18%

ع " فاضل بريلوى كامش ..... · فاضل بريلوى كامش ......

https://ataunnabi.blogspot.com/ سکی، جس سے بیہ چتا کہ اس اجمال کی تفصیل کیا ہے۔ یہاں عورتوں کی زبان سے مراد بیگماتی زبان بھی ہو سکتی ہے، جو شریف خاندانوں کی پردہ تشین خواتین بوتی ہیں ادر چو بیرونی ادر گنواری اثرات سے پاک اور خالص مانی جاتی ہے۔ کیکن سب سے اہم ہ سوال ہیہ ہے کہ جب جان ٹی پلیٹس ، ڈنگن فاربس اور مولوی سید احمد دہلوی جیسے متند لغت نویسوں نے اس لفظ پر اس طرح کا کوئی تبصرہ نہیں کیا تو اسلیے''فرہنگ اثر'' کے مرتب کی رائے کیے مائی جائے۔ رہا عورتوں کی زبان بول کر قرآن کے واضح اعلان کو چھیانے کا اعتراض تو اس بات کا ثبوت مصنف کے ذمنے ہے کہ عورتوں کی زبان کے استعال سے قرآن کا داشے اعلان غیر واضح ہوجاتا ہے۔ پہلے تو اس لفظ کونسوانی زبان کا ثابت کریں پھر اس بات کی دلیل دیں کہ عورتوں کی زبان سے قرآن کا اعلان غیر داضح ہوجاتا ہے، تب اس کا تحقیق جواب دیا جائے گا۔ پہلے سے ہی مغزز نی کرنے سے پچھ حاصل نہیں، اور اس کی دلیل مصنف بھی نہیں دیے سکیں گے۔ اعتراض کے لیے منھ کھول دینا بہت آسان ہے۔ اس وقت تو اس اعتراض کا یہی مطلب نکالا جاسکتا ہے کہ مسلمات ومؤ منات نہ تو قرآن - کی تبلیخ کریں اور نہ قرآن کے مفاہیم بر باہم تبادلہ خیال کریں۔ مسلم خواتین کی اس ے بڑی تو بین اور کیا ہو سکتی ہے۔ کیا قر آن صرف مردوں کے لیے ہی نازل ہوا تھا۔ کیکن اس موقع پر ایک الزامی جواب ضرور دینا جاہوں گا۔ قارئین کرام کو یاد ہوگا کہ سورہ بقرہ کے ترجمے کا جائزہ کیتے وقت آیت اول، ۲۰۹، اور سال کے تراجم میں " بچلانا" اور" بچلنا" لفظوں کے بارے میں فقیر نے عرض کیا تھا کہ قارئین کرام ان کو ذہن میں رکھیں۔قرآن کریم کے ترجے میں یہ الفاظ علّا مدمحود الحن صاحب نے تحریر فرمائے ہیں اور صاحب فرہنگ آصفیہ کے مطابق'' بچلنا'' ہندوؤں کا لفظ ہے۔ تو کیاعلامہ محمود الحسن صاحب قرآن کے ترجے میں ہندوؤں کی زبان استعال



تدائل بن بن بول یو اجون سے سماہ طلاحی سے رف و سط تر تردیوی سل کارد کر اور قابلیت دکھانے کے لیے الفاظ کاہیر پھیر کیا۔ تیسرا کارنامہ یہ انجام دیا کہ اردد کے تشکیلی دور کے اسلوب تحریر کو برقر ار رکھا جیسے کہ یہ اسلوب اُن کے عہد میں بھی رائح اور پند یدہ رہا ہو۔ انہیں اس انداز تحریر کے متروک ہونے کا بالکل احساس نہیں ہوا۔ اُن کی ای اُلٹ پھیر نے شاید اُن کے ترجم کو اردو کا سب سے اچھا ترجمہ بنا دیا۔ امام احمد رضا نے اس کا ترجمہ اس طرح اِملا کرایا تھا: ''اور یہود نے اللہ کی قدر نہ جانی جیسی چا ہے تھی'' دونوں ترجموں کو دیکھ کر قارئین کرام خود فیصلہ فرمالیس کہ ترجمہ نگاری کا حق کس نے ادا کیا ہے۔

آیت ۲ ۲۰۰ جناب علّامہ نے اس آیت کے ایک حصّہ کا ترجمہ یوں ارقام فرمایا: ''اور یہود پر ہم نے حرام کیا تھا ہر آیک ناخن والا جانور اور گائے اور بکری میں سے حرام کی تھی اُن کی چر بی مگر جو لگی ہو پشت پر یا انتزیوں پر، یا جو چر بی کہ ملی ہو ہڈی کے ساتھ'

إ**س ترجيح ميں بڑى خرابى بي**ر ہے كہ خط كشيدہ لفظ ''ايک'' بھرتى كا ہے، جس سے مطلب فاسد ہورہا ہے۔ کوئی تم سمجھ اور تم علم بھولا بھالا قاری ہی بھی سمجھ سکتا ہے کہ صرف وہ جانور حرام ہوا تھا، جس کے ایک ناخن ہو، دو، تین، جار یا پانچ ناخن والے جانور حلال بتھے۔ اس پر بھی کوئی اس کواردو کا سب سے اچھا ترجمہ کمے، تو اس کی عقل پر رویا ہی جاسکتا ہے۔امام احمد رضا نے اس کا ترجمہ اس طرح کیا تھا: ''اور یہود پر ہم نے حرام کیا ہر ناخن والا جانور اور گائے اور بکری کی چربی اُن پر حرام کی مگر جو اُن کی پیٹیے میں لگی ہویا آنت میں یا ہڑی سے ملی ہو' اس کو کہتے ہیں ترجمہ نگاری، کوئی بات بھی مبہم نہیں رہی۔ اب اس سورہ میں فعل متعدی المتعدی کے جلوے ملاحظہ فر مالیجے۔ آيت ۱۵۹: علآم محود الحن صاحب كاتر جمه بير ب '' اُن کا کام اللہ بی کے حوالے ہے، پھروہی جتلائے گا اُن کو جو پچھ وہ کرتے تھے' جب کہ شاہ عبدالقادر صاحب نے فعل کی بیصورت نہیں رکھی تھی۔ اُن کا ترجمہ بیہ ہے : '' اُن کا کام حوالے اللہ کے۔ پھر وہی جتادے گا اُن کو جیسا کچھ کرتے تھے' علادہ شوق تعدی کی تکمیل کے''جیسا پھھ کرتے تھے' کو''جو پھھ دہ کرتے تھے' سے بھی بدل دیا گیا۔ اگر خور کیا جائے تو شاہ صاحب کا ترجمہ ہم حال علّا مہ صاحب کے ترجے سے بہتر ہے۔ امام احمد رضا کا ترجمہ اس طرح ہے: "''اُن کا معاملہ اللہ ہی کے حوالے ہے، پھر وہ انہیں بتا دے گا جو پچھ وہ کرتے تھے'

https://ataunnabi.blogspot.com/ آیت ۱۲۳: جناب علّامہ نے اس طرح ترجمہ تحریر فرمایا ہے : '' پھرتمہارے رب کے پاس ہی تم سب کولوٹ کر جانا ہے۔ سووہ جنگائے کا جس بات میں تم جھڑتے تھے' جتلائے گا (خط کشیدہ) جناب علّامہ کے شوقِ تعدّ کی تکمیل ہے۔شاہ صاحب نے اپنے ترجے میں''جنادے گا'' لکھا تھا علاوہ ازی'''تمہارے رب کے پاس ہی تم سب کولوٹ کر جانا ہے' خلاف محاورہ ہے۔ یہ ایہا ہی ہے جیسے کوئی کیے،''تم تمہارے والد سے سلام کہہ دینا'' یا ''میں میرے بھائی کے ساتھ رہتا ہوں'' اہل زبان اس موقع یر ضمیر''اینے''استعال کرتے ہیں۔لیکن جناب علّامہ ایسا کرتے تو اُن کا ترجمہ سارے ترجموں کا سرتاج کیوں کر ہوتا۔ واضح ہوکہ شاہ صاحب کے ترجے میں بیٹ شن نہیں ہے۔ اس کو جناب علّا مہ نے بہ کوشش پیدا کیا ہے۔ ہر چند کہ شاہ صاحب نے الفاظ · · تمہارے 'اور · تمہاری ' استعال کیے ہیں ، لیکن سلیقے کے ساتھ۔ وہاں تقص پیدانہیں ہوا۔ بیہ انوکھا روز مرح ہ جناب علّا مہ کا ہی ایجاد معلوم ہوتا ہے، جس کو اب غیر اردو داں کثرت سے استعال کررہے ہیں۔امام احمد رضانے اس کا ترجمہ اس طرح کیا تھا:

'' پھرتمہیں اپنے رب کی طرف پھرنا ہے، وہ تمہیں بتا دے گا جس میں اختلاف کرتے تھے'

ے۔ سورۂ اعراف آيت ۱۹: حضرت علّامه محمودالحن ايك جُز كالرّجمه اس طرح رقم فرمات ميں: ''اور پاس نہ جاؤ اُس درخت کے پھرتم ہو جاؤ کے گنہگار'' '' پاس نہ جاؤ'' صرف نہی ہے تا کیدنہیں۔مطلب سی بھی ہوسکتا ہے کہ اس وقت یاس نہ جاؤ۔ جیسے کوئی کہے کہ''مت کھاؤ'' تو اس کا مطلب میہ ہوگا کہ اس وقت نہ کھاؤ نه به کر کم مت کھا دُ۔ جب که حضرت آ دم علیہ السلام کو تا کید کی گفتی کہ مذکورہ درخت

(59) کے پاس بھی نہ جائیں۔اس ترجے کی بیر پہلی خامی ہے۔ شاہ عبدالقادر عليه الرحمه نے بھی تقريباً يہى ترجمه كيا تھا۔ علامه نے صرف أيك القل بدل کرتر جے پر قبضہ جمالیا۔ شاہ صاحب نے لکھا تھا۔ ''پھرتم ہوگے کے ر' علّا مہ نے اس کو یوں بدل دیا '' پھرتم ہوجاؤ کے کے ر'' کیچے ترجمہ کا حق ادا ہو گیا۔ إس ترجيح مين دوسرا قابل ذكر لفظ ''س ر'' ب مقامه ك ترجيح ك مطابق سیر تا حضرت آ دم علیہ السلام کورب تعالیٰ نے بتایا کہ 'فلاں درخت کے پاس مت جاؤ در ارتم متم رہو جاؤ کے' حضرت آ دم علیہ السلام اُس درخت کے پاس چلے گئے۔ تو مترجم کے نزدیک اُن کے کے رہونے میں کچھ شک نہیں رہا۔عصمتِ انبیا اسلام کا سلمہ عقیدہ ہے۔ اس بارے میں فقیر اپنی طرف سے مزید کچھ نہ کہہ کرعلّا مہ کے ہی المردعلامه شبیر احمه عثانی صاحب کا وہ بیان یہاں نقل کردینا مناسب شمحقتا ہے جو **نہو**ں نے اس آیت کی تغییر کرتے ہوئے تحریر فرمایا۔ لکھتے ہیں: «مم سے نزدیک فَتَتُحُوناً مِنَ الظَّلِمِيُنَ كاترجمہ اگریوں کیا جاتاً تو زیادہ موزوں سہوتا۔ پھر ہوجا دُکے تم نقصان اُٹھانے والوں میں سے۔' استم مترجم کے خاص شاگرد ہی اِس کو تامناسب مان رہے ہیں۔شاگرد تھے اس سے مادہ اور کہتے بھی کیا؟ کیکن ع۔ مدعی لاکھ یہ بھاری ہے گواہی تیری پھر بھی ایک ندوی کا اس کو اُردو کا سب سے اچھا ترجمہ کہنا اُن کے علم اور الساف بسندی کا پتہ دیتا ہے۔ ع۔ انصاف کو آواز دوانصاف کہاں ہے امام احمد رضائے اس حصے کا ترجمہ تحریر کرایا: ''اور اُس پیڑ کے پاس نہ جانا کہ حد سے بڑھنے والوں میں ہوگے' "نظر الما" كى تفى مين دوام يايا جاتا ب آیت ۲۳: علّامه حمودالحن صاحب نے ایک حصے کا ترجمہ اس طرح عنایت فرمایا: ''اور لگے جوڑنے اپنے او پر بہشت کے پتے'' · شادعبدالقادرصاحب نے اس کا ترجمہ یوں کیا تھا:

(60)''اور لگے جوڑنے اپنے او پر پتے بہشت کے' حضرت علّامہ نے صرف '' پتنے'' کومؤخر کیا ہے۔ بیانہوں نے اچھا کیا؛ کیکن جگہ اس بات کا خیال نہیں رکھا کاش کے وہ ہرجگہ شاہ صاحب کے ترجمہ کو اُرد ومحاور۔ کے مطابق کردیتے۔ امام احمد رضانے اس کا ترجمہ یوں لکھایا: ''اوراینے بدن پر جنت کے پتتے چیٹانے لگے' آیت ۲۲: علامہ نے ترجے میں اس طرح گل افشانی فرمائی: ''ہم نے اُتاری تم پر یوشاک جو ڈھائلے تمہاری شرم گاہیں اور اُتارے آرایش کے کیڑنے' اس ترجے کا بیہ مفہوم بھی نکلتا ہے کہ جسم ڈھانکنے کے لیے پوشاک نازل کی زیب وزینت کا لباس جسم ہے الگ کرلیا۔ ابہام کا عیب لفظ'' اُتارے' کی دجہ۔ پیدا ہوا۔ جس کے معنی نازل کرنے کے بھی ہیں اور جسم سے الگ کرنے کے بھی۔ عبدالقادرصاحب کے ترجم میں بیویب نہیں تھا۔ اُن کا ترجمہ بیر ہے: ''ہم نے أتارى تم پر پوشاك كە ڈھائى حمہارے عيب اور رونق اور كپڑ امام احد رضائے اس طرح ترجمہ فرمایا:

·'بے شک ہم نے تمہاری طرف ایک لباس وہ اُتارا کہ تمہاری شرم کی چیز ک چھیائے اور ایک وہ کہ تمہاری آرایش ہو' آیت ۲۷: علّا مدخمود الحسن صاحب کا ترجمہ ہیہ ہے: · · وہ دیکھتا ہے تم کواور اُس کی قوم جہاں سے تم اُن کونہیں دیکھتے ' شاہ عبدالقادر صاحب نے اس کا ترجمہ اس طرح کیا تھا: · · ده دیکھا ہے تم کواور اُس کی قوم جہاں سے تم اُن کو نہ دیکھو' دونوں ترجموں میں قوم کے بعد جگہ چھوٹی ہوئی ہے اور دونوں ہی ترجمے و نہیں ہیں۔ علّا مہمود الحن صاحب نے ''نہیں دیکھنے'' کو''نہ دیکھو' تو کردیا لیکن <sup>ت</sup> میں سہولت کی کوئی کوشش ہیں گی۔ امام احمد رضا نے یوں ترجمہ فرمایا:

''بے شک وہ ادر اُس کا کنبہ تمہیں وہاں سے دیکھتے ہیں کہتم اُنہیں نہیں دیکھتے'' آیت ۸۸ : علاً مد محمود الحس صاحب نے اس طرح ترجمہ رقم فرمایا: ﷺ ہم ضرور نکال دیں گے اے شعبب بچھ کو اور اُن کو جو کہ ایمان لائے تیرے ساتھا ہے شہر سے یا بیہ کہتم لوٹ آ ؤہمارے دین میں ' شاہ عبدالقادر صاحب نے اس کا ترجمہ اس طرح کیا تھا: ''ہم نکال دیں گےاے شعیب تجھ کواور جو یقین لائے ہیں تیرے ساتھ اپنے شہر سے یاتم پھر آ ؤہمارے دین میں' حضرت علّامہ نے شاہ صاحب کے ترجیح میں معمولی سا تصرّف کیا؛ کیکن مُطاب (اے شعیب) کو مقدّ منہیں کیا جس سے اُردو روز مر ہ کا رنگ نہیں آ سکا بلکہ الم**الیدگی بھی پیدا ہوئی۔علّامہ کے ترج**ے کے اس حصے''جو کہ ایمان لائے تیرے ساتھ ینے شہر سے' کا مفہوم بیا بھی ہوسکتا ہے کہ وہ لوگ اپنے شہر سے حضرت شعیب علیہ کسلام کے ساتھ ایمان لے کر آئے تھے، جبکہ بات ریہیں ہے بلکہ کافروں نے حضرت **گعیب علیہ السلام سے کہا تھا کہ ہم تم کو ادر تمہارے ساتھیوں (مومنوں) کو اپنے شہر سے** لگل دیں سطے۔ بیہ بات بہت غور کرنے اور ماتھا پچی کے بعد سمجھ میں آتی ہے۔ شاہ صاحب نے تو خیر اُردو کے ابتدائی دور میں ترجمہ کیا تھا؛ مگر حضرت علّا مہتو ام احمد صالح بعد ترجمه فرمار ب تصح اور نهایت فرصت اور آرام کی حالت میں۔ شاہ احب کے ترجے کو اپنا بنانے کے لیے لفظوں میں ہیر پھیر بھی کیا، کیکن جو تفرّ ف **گردری تھا وہ نہیں کیا۔ امام احمد رضانے اس طرح ترجمہ املا کرایا:** الساس المعصب المستم المراجع المراجع المساح والمسلمانون كوالي كستي سے نکال دیں گے یام ہمارے دین میں آجاؤ'' آیت <u>۹</u>: علّام محود الحن صاحب نے ایک حصے کا ترجمہ اس طرح تحریر فرمایا: " پھر آپکڑا اُن کوزلزلہ نے'' شاہ صاحب نے اس آیت کا ترجمہ اس طرح کیا تھا:

(62) '' پھر پکڑا اُن کوزلزلے نے' صاف نظر آرہا ہے کہ علامہ نے صرف ایک لفظ '' آ' بڑھا کر شاہ صاحب ۔ ترجے کو اپنا اپا۔ امام احمد رضانے اُردو روز مرح صطابق علّامہ سے ۲ مرس کے بهترجمه املاكراديا قلما: ''تو انہیں زلزلے نے آلیا'' آیت ۹۳ : علاً مدنے یوں ترجمہ ارقام فرمایا: ·' پھر اُلٹا پھرا اُن لوگوں سے' شاہ صاحب نے اس طرح ترجمہ فرمایا تھا: · ' پھرأولڻا پھرا أن \_ ے' حضرت علامہ نے صرف ایک لفظ''لوگوں'' کا اضافہ کیا باقی ترجمہ شاہ صاحب ہی تھا۔ امام احمد رہنا نے اس طرح واضح ترجمہ فرمایا: ''تو شعیب نے اُن سے منھ پھیرا'' آیت 24 :علامہ محود الحسن نے اس طرح ترجمہ فرمایا: '' اب کیا ہے ڈر ہیں بستیوں والے اس سے کہ آپنچے اُن پر آفت ہمارک راتوں رات جب سوتے ہول' شاه عبدالقادر صاحب كاترجمه بيريب '' اب کیا نڈر ہیں بستیوں والے کہ آپنچے اُن پر آفت ہاری رات ہی رار جب سوتے ہون' قدامت کے بادجود شاہ صاحب کے ترجے میں کوئی خاص خامی نہیں تھی! کبّ علآمہ نے ''نڈر'' کو'' بے ڈر' سے بدل دیا جب کہ نڈر آج بھی رائج ہے اور'' بے کے رواج کا کوئی ثبوت نہیں ملتا اگر ہو بھی تو ''بے ڈر'' <sup>کس</sup>ی طرح بھی '<sup>ن</sup>نڈر' سے <sup>ک</sup> نہیں ہے۔ بیرکارروائی صرف شاہ صاحب کے ترجمے پر قبضہ جمانے بے لیے کی گنی دہ کوئی لفظ نہ بدلتے یا کوئی لفظ آ کے پیچھے نہیں کرتے تو کوئی بھی کہہ سکتا تھا کہ بیر ت



علاً مد کانہیں بلکہ شاہ عبدالقادر صاحب کا ہے۔ اگر چہ علاّ مد نے متروک الفاظ بدلنے کا اعلان کیا تھا۔ لیکن جب کوئی متروک لفظ نہیں ملتا تھا رائح لفظ پر بھی ہاتھ صاف کر دیتے تھے۔ پیتر جمہ اس بات کا بیّن ثبوت ہے۔ امام احمد رضا نے اس کا ترجمہ اس طرح لکھایا: '' کیا بستیوں والے نہیں ڈرتے کہ اُن پر ہمارا عذاب رات کو آئے جب وہ سوتے ہوں''

> دونوں ترجموں کا فرق سرسری نظر سے ہی معلوم ہو سکتا ہے۔ آیت <u>۱۵</u> تا <u>۱</u>۱۷: علامہ محمود الحن صاحب نے ترجمہ فرمایا:

''بولے اے مویٰ یا تو تو ڈال اور یا ہم ڈالتے ہیں کہا ڈالو پھر جب انہوں نے ڈالا باندھ دیا لوگوں کی آنگھوں کو اور اُن کو ڈرا دیا اور لائے بڑا جادو اور ہم نے حکم بھیجا مویٰ کو کہ ڈال دے اپنا عصا سو وہ جسمی لگا نگلنے جو سانگ انہوں نے بنایا تھا''

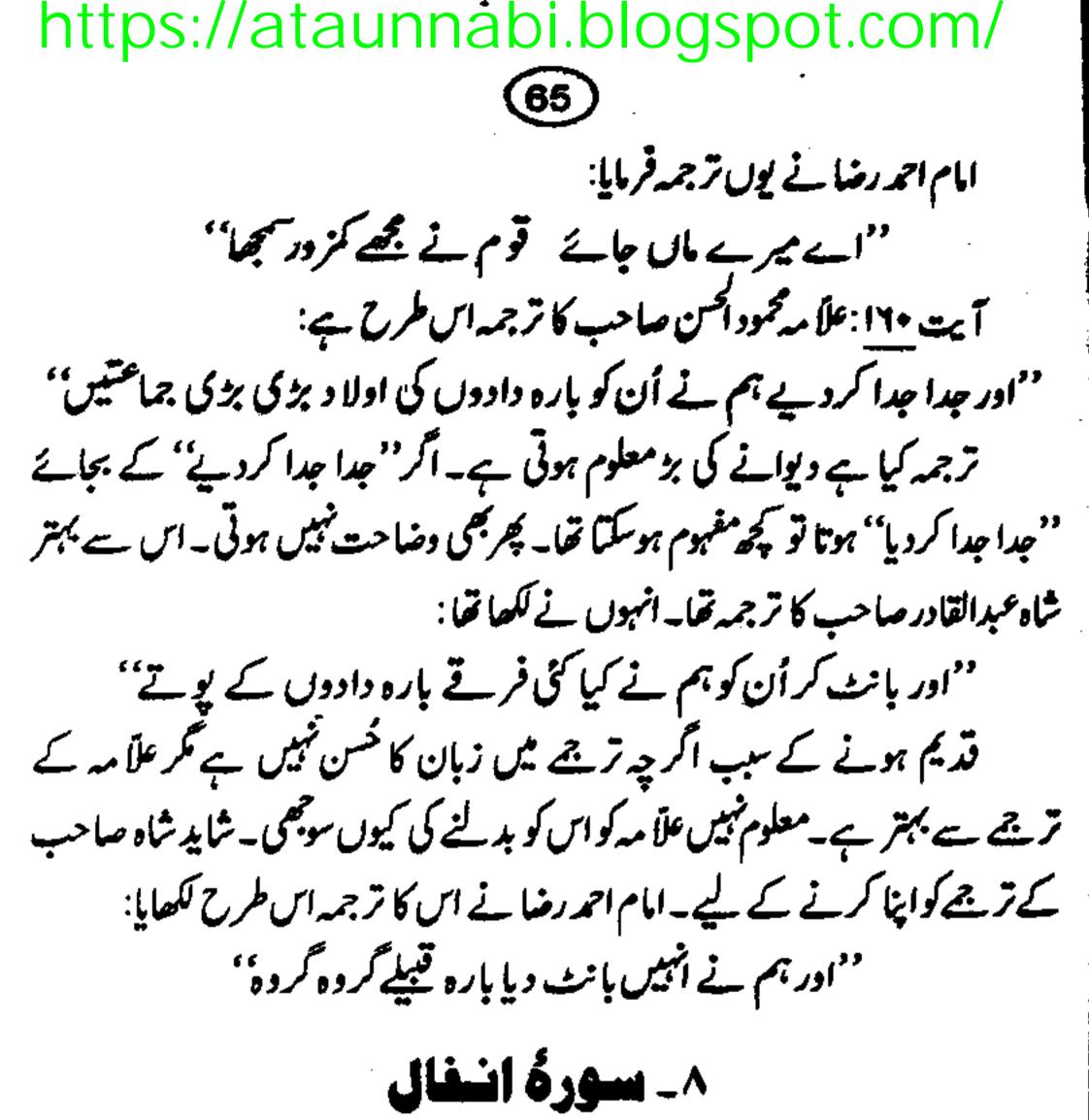
امام احمد رضا کا لکھایا ہوا ترجمہ اس طرح ہے: ''بولے اے مویٰ یاتو آپ ڈالیس یا ہم ڈالنے والے ہوں ۔ کہا تمہیں ڈالو جب انہوں نے ڈالا لوگوں کی آنگھوں پر جادو کردیا اور انہیں ڈرایا اور بڑا جادو

لائے اور ہم نے مولی کو دحی فرمائی کہ اپنا عصا ڈال تو ناگاہ وہ اُن کی بنادٹوں که نگتراگا

ایک بھی زمانے میں کیے ہوئے دو ترجموں کا فرق واضح ہے۔ خاص کر پہلے ترجے میں خط کشیدہ لفظ (اور) بے محل ہے۔ اور''باندھ دیا'' نامناسب ہے۔ اس کیے کہ نظر بندی میں نظروں یا نگاہوں کو باندھا جاتا ہے آنگھوں کو نہیں۔ آنگھوں کو پتی وغیرہ سے باندھا جاتا ہے اور پھر پکھ نظر نہیں آتا۔ جبکہ نظریں باندھنے کے بعد پکھ کا پکھ دکھائی دیتا ہے۔ کیکن علامہ فرماتے ہیں کہ' باندھ دیا لوگوں کی آنگھوں کو''۔ آیت <u>۲۱</u>: علامہ محود الحن صاحب نے ترجہ تحریر فرمایا: ''اے ہمارے رب دہانے کھول دے ہم پر صبر کے اور ہم کو مار مسلمان''

(64)

شاہ صاحب کا ترجمہ بھی یہی ہے۔ علامہ سے اس میں کوئی تصرّف نہیں ہوسکا یا خود نہیں کیا۔ جب کہ ''ہم کو مارمسلمان'' کو بدلنا چاہیے تھا۔ یہ پُرانے زمانے کی اُردو ہے۔ مطلب سیر سے کہ جمیں اسلام پر ہی موت دے۔ اِس زمانے میں ''موت دے' کے بجائے''مار' بولنا غیر صبح ہے کیونکہ اب''مارنا'' کا مطلب ضرب یا چوٹ پہنچانا ہوتا ہے۔موت دینے کو جان سے مارنا یا مار ڈالنا بولتے ہیں۔علّامہ کے زمانے میں بھی یہی حال تھا۔ امام احمد رضانے اس کا ترجمہ اس طرح لکھایا: " اے رب ہمارے ہم برصبر انڈیل دے اور ہمیں مسلمان اُتھا · آیت ۱۳۹: علّا مدمحمود انحن صاحب کا ترجمه ملاحظه فرمانیں: '' بیاوگ تباہ ہونے والی ہے وہ چیز جس میں وہ لگے ہوئے ہیں اور غلط ہے جو وہ کررہے ہیں' جب'' یہ لوگ'' آگیا تو دوسرا وہ (خط کشیدہ) تجربی کا ہوا۔ دو فاعل میں سے ایک ہی آنا جاہے تھا اس لیے کہ بیہ الگ الگنہیں ہیں۔ شاہ صاحب کے ترجے میں یے علطی نہیں تھی۔ اصلاح کے نام پرعلا مہ نے پیرکارنامہ انجام دیا۔ امام احمد رضانے اس کا ترجمہ یوں نوٹ کرایا: '' بیہ حال تو بربادی کا ہے جس میں بیلوگ ہیں اور جو پچھ کررہے ہیں نراباطل ہے' آیت ۱۵۰: علاً مدمحود الحسن صاحب نے ترجمہ فرمایا: ''اے میری ماں کے جنے لوگوں نے مجھے کو کمز در شمجھا'' شاه عبدالقادر صاحب كالترجمه بيرتقا: ''اے میری ماں کے جنے لوگوں نے مجھے بوداسمجھا'' حضرت علّامہ نے دو لفظ بدلے''مجھے'' کو''مجھ کو'' کردیا اور''بودا'' کو'' کمزور' سے بدل دیا مکر''ماں کے جنے''، کوعلیٰ حالہ چھوڑ دیا۔ ممکن ہے بلکہ اغلب ہے کہ شاہ صاحب کے عہد میں بیفقرہ رواج میں رہا ہو، کیکن علّا مہ کے عہد میں تو رواج میں نہیں تھا۔ اس لیے اس کو بدلنا جا ہے تھا۔ افسوس کہ اس کوعلاً مہ نے نظر انداز کردیا۔

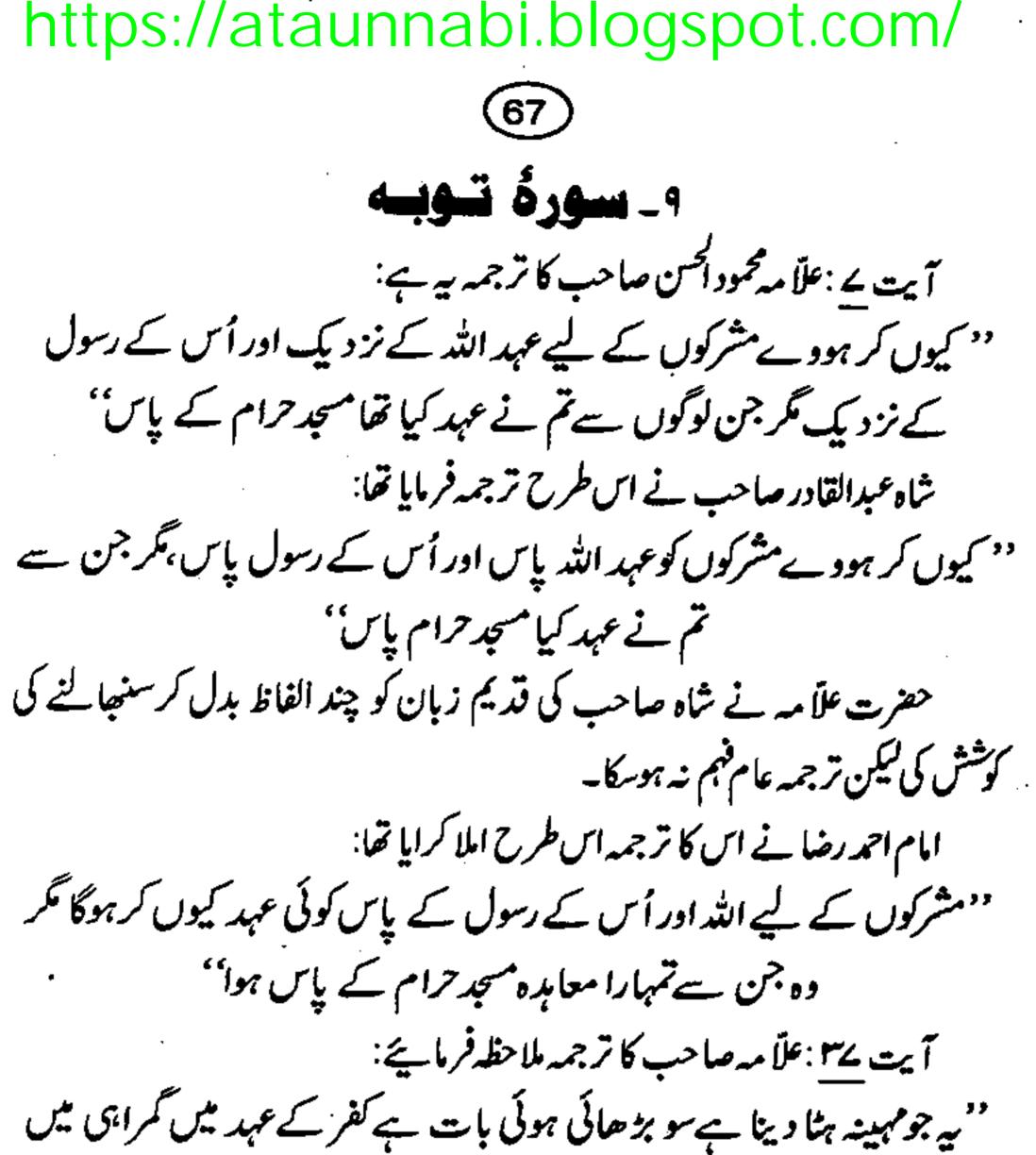


ابتدائی ۲ آیتوں کا ترجمہ بغیر کی تجرے کے پیش ہے:

آيت نمبرعلامد محودالحن مباحب كاترجمه امام احررمنا كاترجمه آيت ا) تحم سے يوجيعے ہي ظم غذمت کا آیت ا) اے محبوب تم سے غلیمتوں کو یو چیتے ہیںتم فرماؤ غلیمتوں کے مالک اللہ تو کمہ دے کہ مال غنیمت اللہ کا بے اور ۔ رسول کا۔ سو ڈرو اللہ سے اور ملح کرو اور رسول میں تو اللہ سے ڈرد اور اسینے آپس میں اور عظم مانو اللہ کا اور أس کے آپس میں میل رکھوادر اللہ د رسول کا تھم رسول کا اگر ایمان رکھتے ہو۔ مالو اگر ایمان رکھتے ہو۔

https://ataunnabi.blogspot.com/

66 آیت۲) ایمان دالے دہی ہیں کہ جب آیت () ایمان دالے وہی ہیں کہ جب تام آئے اللہ کا تو ڈرجائیں اُن کے دِل اللہ یاد کیا جائے اُن کے دل ڈرجائیں اور جب پڑھا جائے اُن پر اُس کا کلام اور جب اُن پر اُس کی آیتیں پڑھی توزیادہ ہوجاتا ہے اُن کا ایمان اور وہ جائیں اُن کا ایمان ترقی یائے۔ اور اینے رب پر جمروسہ رکھتے ہیں۔ اینے رب ہی پر جمردسہ کریں۔ آیت ۳) دہ جو نماز قائم رکھیں اور آیت ۳) وہ لوگ جو کہ قائم رکھتے ہیں ہارے دیے سے چھ ہاری راہ میں انماز کو اور ہم نے جو اُن کو روزی دی ہے ا خرچ کریں۔ ائں میں ہے خرچ کرتے ہیں۔ آیت () یہی شیخ مسلمان ہیں اُن کے آیت ۴) وہی ہیں شیچے ایمان والے اُن لیے درج ہیں اُن کے رب کے یاس کے لیے درج میں اپنے رب کے پاس اور بخشش ہے اور عزّت کی روزی۔ اور معافی اور روزی عزّت کی۔ آیت ۵)جس طرح اے محبوب تمہیں آیت ۵) جیسے نکالا تجھ کو تیرے رب نے تہارے رب نے تمہارے گھر سے تن تیرے گھر سے حق کام کے واسطے اور ایک جماعت اہل ایمان کی راضی نہ تھی۔ کے ساتھ برآمد کیا اور بے شک مسلمانوں کا ایک گروہ اس پر ناخوش تھا، آیت ۲) وہ بچھ سے جھڑتے تھے حق آیت ۲) تجی بات میں تم سے جھڑتے بات میں اُس کے ظاہر ہو چکنے کے بعد 🛛 تھے بعد اس کے کہ ظاہر ہو چکی گویا وہ المحويا وہ ہائے جاتے ہیں موت کی طرف 🛛 آنکھوں دیکھی موت کی طرف ہائے آنگھوں دیکھتے۔ جاتے ہیں۔



یڑتے ہیں اس سے کافر'' امام احدرضا كاترجمه اس طرح ، ''ان کا مہینے پیچھے ہٹانانہیں گمرادر کفر میں بڑھنا اس سے کافر بہکائے جاتے ہیں' آیت ۲۰ : علامه محود الحس صاحب نے اس طرح ترجمه فرمایا تھا: " اور الله کی بات ہمیشہ او پر ہے' حضرت علّامہ نے معمولی ساتصرف کر کے شاہ صاحب کا ترجمہ اپنی مِلک بنالیا۔ شاہ صاحب کے الفاظ بیر ہیں: ''اور بات الله کی ہمیشہ او پر ہے' امام احمد رضانے أردومحادرے کے مطابق اس کا ترجمہ اس طرح تحریر کرایا : **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ 68 "اور الله بي كابول بالاسم " آيت ٥٠: شادعبدالقادر ماحب في تويير جمدر قم فرمايا تعا: <sup>••</sup>اور پھر کر جادیں خوشیاں کرتے'' حضرت علاّ مہنے ''داد'' کو ''ہمزہ'' سے بدل کر اس کو اس طرح اپنا مال قرار دیا۔ <sup>••</sup>ادر پھر کر جائیں خوشیاں کرتے' امام احمد رضانے أردوروز مرتہ کے مطابق یوں ترجمہ لکھایا: ''اور خوشیاں مناتے پر جا کیں' آيت ٦٩ : علامه محود الحسن صاحب كاترجمه ملاحظه فرمايية : ''وہ لوگ مٹ کئے اُن کے مل دنیا میں اور آخرت میں اور دہی لوگ پڑے نقصان ميں' غور فرمائي كَفْلْ "من تحيح" سي متعلق ب- "وولوك" سے يا" أن كے عمل' سے بر جس طرح فعل کا استعال ہوا ہے وہ کسی طرح بھی دونوں سے متعلق نہیں ہوسکتا۔ اس کو بار بار پڑھیے، نور شیچیے مگر بیہ معمد حل نہیں ہوگا۔ امام اجدرضائے اس کا ترجمہ اس طرح املا کرایا تھا: '' اُن کے عمل اکارت کیجے دنیا اور آخرت میں اور وہی لوگ گھانے میں ہیں' بار بار بر مع اور زبان کی صفائی کی داد دیچے۔ آیت ۵۰: علامه محود الحن صاحب نے ترجمہ ارقام فرمایا: " به م ضرور خیرات کریں اور ہور ہیں ہم نیکی والوں میں" امام احمد رضا كافي البديبية ترجمه بدي ''ہم ضرور خیرات کریں سے اور ہم ضرور بھلے آ دمی ہو جا <sup>ت</sup>یں <sup>س</sup>ے' کوئی کہہ سکتا ہے کہ بیہ دونوں ترجم دوہم عصروں کے بیں؟ آیت ۲۷ : حضرت علّا مهتر جے میں رقم طراز ہیں : " پھر جب دیا ان کواینے فضل سے تو اُس میں بخل کیا اور پھر تھے ٹلا کر'

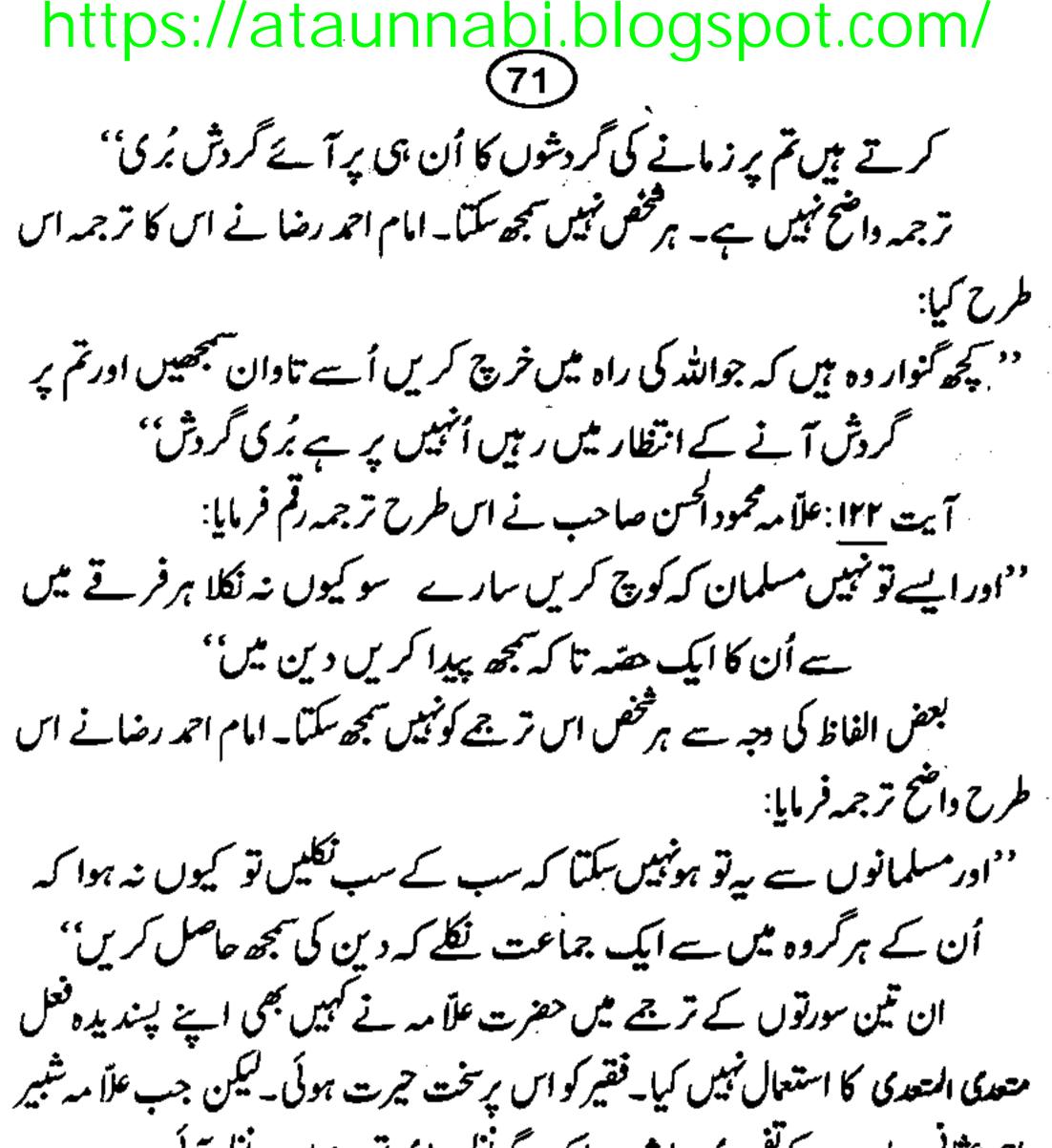
شاہ عبدالقادر صاحب نے بھی تقریباً بہی ترجمہ کیا تھا۔ حضرت علّامہ نے صرف ایک لفظ ''تو'' کا اضافہ کر کے شاہ صاحب کے ترجے پر قبعنہ کرلیا۔ ترجے میں وہ ایس جہوٹی موثی تبدیلیاں اس لیے کرتے رہے کہ کوئی یہ نہ کہہ دے کہ یہ ترجمہ تو شاہ عبدالقادر صاحب کا ہے۔ کسی لفظ کو ہم معنی لفظ سے بدلنا، کسی لفظ کو کم کردینا یا کوئی لفظ بڑھا دینا کوئی مشکل کا منہیں ہے۔ عربی زبان سے ناداقف شخص بھی یہ کام کر سکتا ہے۔ شاید یہ کہنا بھی غلط نہ ہو کہ جناب علّا مہ کے اردو میں سب سے اچھے مترجم قرآن (بقول شخص) بن جانے کا راز بھی ای کاریگری میں مضم ہے۔ موقع پر استعال کرنے کے لیے کوئی دوسرا لفظ کیا جناب علّا مہ کے اور اس موقع پر استعال کرنے کے لیے کوئی دوسرا لفظ کیا جناب علّا مہ کے پاس نہیں تھا؟ کیا دہ اردولغات سے ہم یہ مندنہیں شھے؟ دونہ اس ماہ مدرضا نے اس کا ترجمہ اس طرح اطل کرایا:

''توجب اللہ نے انہیں اپنے فضل سے دیا اُس میں بخل کرنے گے اور منص پچیر کر پلیٹ گئے'' آیت <u>22</u> : جناب علا مہ کا ترجمہ ہیہ ہے :

' پھر اُس کا اثر رکھ دیا نفاق اُن کے دلوں میں سے جس دن تک کہ وہ اُس سے ملیس سے اس وجہ سے کہ انہوں نے خلاف کیا اللہ سے جو دعدہ اُس سے کیا تھا اور اِس دجہ سے کہ بولتے بتھے جموٹ' اس ترج کے پہلے فقرے (خط کشیدہ) کا مفہوم شمجھنا کسی بھی اُردو داں کے سلیمشکل ہے اس وجہ سے ترجمہ ہم ہوکر رو کیا ہے۔ امام احمد رضانے اس کا ترجمہ اس طرح بول كرتكعا باتتعا: '' تو اُس کے پیچھے اللہ نے اُن کے دلوں میں نغاق رکھ دیا اُس دن تک کہ أس ست الميس مح بدلداس كاكدانهول في الله ست وعده جمومًا كيا اور بدلداس كاكه جعوث يوليت يتضأ

https://ataunnabi.blogspot.com/ قارئین ملاحظہ فرمالیں کہ ہم ترجے کے مقابلے میں کیہا واضح ترجمہ ہے یہ۔ آیت ۹۱: حضرت علامه کا ترجمه اس طرح ب: ''نہیں ہے ضعیفوں پر اور نہ مریضوں پر اور نہ اُن لوگوں پر جن کے پاس نہیں ہے خرج کرنے کو پچھ گناہ جبکہ دل سے صاف ہوں اللہ اور اُس کے رسول کے ساتھ ہیں ہے نیکی والوں پر الزام کی کوئی راہ' ابتدائی فقرہ یوں ہونا جاہیے تھا ''نہیں ہے کچھ گناہ'' کیکن اس کو دو نکڑوں میں بانٹ کر دونوں مکڑوں کے درمیان اٹھارہ' انیس الفاظ اور ٹھوٹس دیے اور ترجے کو تا قابل قهم بنادیا۔ نا قابل قہم ہوتا تب بھی ایسی بات نہ ہوتی۔موجودہ حالت میں تو کوئی کھنخص اس ترجع کے ان الفاظ کو بھی ایک جملہ یافقرہ خیال کرسکتا ہے: ''جن کے پاس نہیں ہے خرچ کرنے کو پچھ گناہ' <sup>گ</sup>ویا گناہ بھی خرچ کیے جاتے ہیں۔ اس کے مقابلے میں اس سے ۲ رسال پہلے حضرت صدرالشریعہ کو بول کر لکھائے کیج امام احمد رضا کے اس مختصر مگر جامع اور پُر مغز ترجے کو ملاحظہ فرمانیے اور مترجم کی لياقت کې داد د ينځي: ''ضعیفوں بر کچھ حرج نہیں اور نہ بیاروں پر اور نہ اُن پر جنہیں خرچ کا مقدور <sup>،</sup>

ینہ ہو، جب کہ اللہ ورسول کے خیرخواہ رہیں' آيت ۹۳ :علّامه کاترجمه بديه: ''راہ الزام کی تو اُن بر ہے جو رخصت ما تکتے ہیں تجھ سے' · الزام كي راهُ · نظر ميس ركھيے اور كنز الايمان ميں درج بيد في البديم، ترجم، ملاحظه قرمائے: ''مواخذہ تو اُن سے ہے جوتم سے رخصت مانگتے ہیں' آیت ۹۸ : علامه محمود الحن صاحب کی گل افشانی تحریر ملاحظه فرمایت : ''بعضے گنوار ایسے ہیں کہ شار کرتے ہیں اپنے خرچ کرنے کو تاوان اور انتظار



احمد عثاني صاحب تح تغسيري حاشي پرايک جگه نظر پڑي تو به عبارت نظر آئي: ''مناققین کہنے لگے کہ ان دونوں نے دکھلا وے اور نام دسمود کو اتنا دیا'' (حاشیه متعلق سورهٔ توبه آیت ۷۹) '' دکھلا ویے'' لکھ کر اُسْتاد کے کلام میں جو سر رہ گئی تھی وہ شاگرد نے یوری کردی ادرالی پوری کی کہ شاید و باید۔ بیدلکھا جاچکا ہے کہ امام احمد رضا فاضل بریلوی' حضرت علام محود الحن صاحب سے ۲ مربر س پہلے ترجمہ لکھا بچکے تھے۔ اگر بعد میں کرتے تو شاید کوئی ہیجمی کہہ دیتا کہ اُنہوں نے حضرت علّا مہ کے ترجے سے فائدہ اُٹھایا ہے اور اُس میں جوابہام رہ <sup>گ</sup>یا تھا اُس کی وضاحت کردی۔

(72)

۰۱۔ <mark>سورڈ یونس</mark>

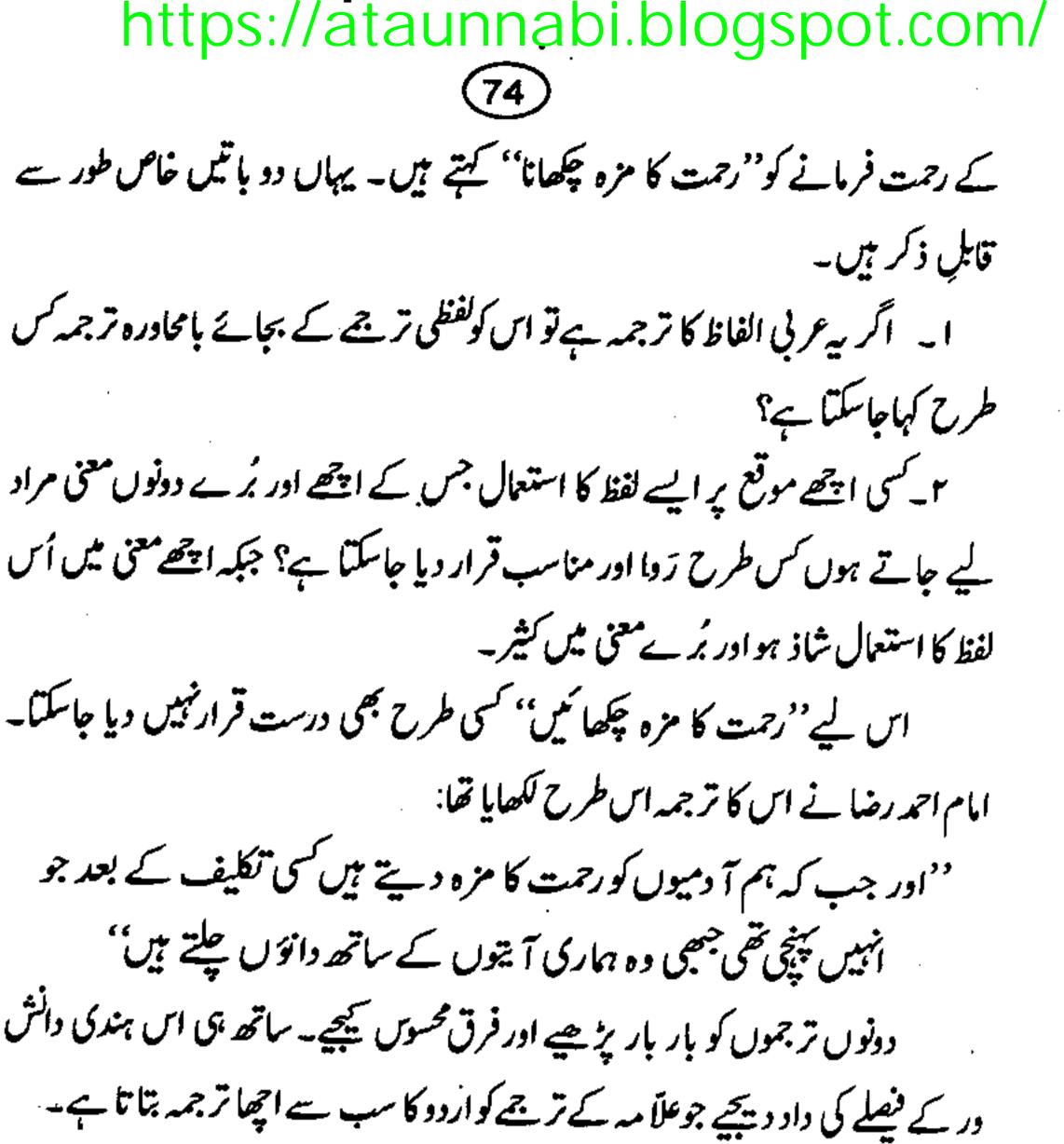
آیت اِ :علامہ محمود الحسن کا ترجمہ ہیہے: ''بیہ آیتیں ہیں پتی تماب کی'

بالکل بہی ترجمہ شاہ عبدالقادر صاحب کا بھی ہے۔ یہ بھی معلوم ہے کہ حضرت علاّ مد نے ترجمہ کرتے وقت شاہ صاحب کے ترجے کو سامنے رکھا تھا۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ منفولہ بالا ترجمہ علاّ مہ محمود الحن صاحب کا ہے یا شاہ عبدالقادر صاحب کا؟ قرآن کریم کے سرورق پر تو بحیثیت مترجم حضرت علاّ مہ کا ہی نام درج ہے۔ اس سے زیادہ پچھ عرض کرنا شایستگی کے خلاف سجھتا ہوں۔ امام احد رضا خال نے اس کا ترجمہ اس طرح املا کرایا تھا:

'' بیہ حکمت والی کتاب کی آیتیں ہیں'' آیت<u>۳</u>: علّامہ محمود الحن صاحب کے مترجمہ قرآن کریم شائع کردہ شاہ فہد قرآن کمپلیک مدینہ منورہ ۳۱۳ اھ مطابق ۱۹۹۳ء میں ترجمہ اس طرح درج کیا ہے: '' پھر قائم ہوا عرش پر''

قرآن كريم مترجمه شاه عبدالقادر صاحب، شائع كرده مير صلاح الدين حسام الدین تر کمان کیٹ دتی ۳۵۸ اھ میں بھی اس کا یہی ترجمہ درج ہے اور بیا بھی معلوم ہے کہ حضرت علامہ نے ترجمہ کے دقت شاہ صاحب کے ترجے کو سامنے رکھا تھا۔ یہاں پھروہی سوال پیدا ہوتا ہے کہ بیتر جمہ کس کا ہے؟ علّا مہ صاحب کا یا شاہ صاحب کا؟ امام احدرضا نے اس کا ترجمہ اس طرح قلم بند کرایا: '' پ*ھر عرش بر*استوا فرمایا جیسا اُس کی شان کے لاکق ہے' آيت ۵: حضرت علّا مه کا ترجمه ملاحظه فرما ئيں: ''وہی ہے جس نے بنای<u>ا</u> سورج کو چیک اور جاند کو جاندتا''

https://ataunnabi.blogspot.com/ شاہ مساحب نے اس طرح ترجمہ فرمایا تھا: "وہی ہے جس نے بنایا سورج کو چک اور جاند کو اُجالا" حضرت علم من صرف أيك لفظ " أجالا " كو " جاندنا " س بدل ديا ب ادر اس پطرح شاہ صاحب کا کیا ہوا ترجمہ اُن کا اپنا ہوگیا ہے۔ امام احمد رضا نے اس کا ترجمہ اس طرح لکھایا: ''وہی ہے جس نے سورج کو تجم گاتا بنایا اور جاند چکتا'' آیت ۱۳: علامه محود الحن صاحب کا ترجمه اس طرح ب: ، ''یوں ہی سزا دیتے ہیں ہم قوم گنہگاروں کو' اس ترجے میں ''توم ۔ دردل' قابلِ غور ہے، جو بے معنی ادر مہمل ہے۔ وروں کی قوم' ہوتا تو اُس سے صح رامتیں مراد لیا جاسکتا تھا۔ موجودہ حالت میں اس مرتب میں فاری اضافت بھی نہیں آئی ، کیونکہ ہندی طرز کی جمع کے ساتھ فاری امادت نہیں آتی ہے اور'' وروں'' ور' کی ہندی طرز کی جمع ہے۔غرض یہ کہ قواعد زبان کے لحاظ سے غلط ترجمہ کیا گیا ہے۔ امام احمد رضائے اس کا ترجمہ یوں کیا: "، ہم یوں ہی بدلہ دیتے ہیں جرموں کو" **آیت ۲۱** : علآمہ معاجب کا ترجمہ یوں ہے: ''اور جب چکھا ئیں ہم لوگوں کو مزامی رحمت کا بعد ایک تکلیف کے جو اُن کو پنچی تھی اُی وقت بنانے لگیں جیلے ہماری قدرتوں میں' " مزہ چکھانا'' کا لغوی معنی تو ذائقے کا احساس کرانا ہے، کیکن اس معنی میں یہ مرائع نام ستعمل ہے۔ اس کا استعال سزا دینے یا بدلہ چکانے کے معنی میں ہوتا ہے 



آیت ۲۴: حضرت علاً مدنے ترجمہ فرمایا: ''جب پکڑی زمین نے رونق اور مزین ہوگئ'' امام احد رضائے ترجمہ فرمایا: " یہاں تک کہ جب زمین نے اپنا سنگار لے لیا" بلا شبہہ امام احمد رضا کا ترجمہ اردوروز مرح مطابق ہے۔ آيت ٢٦: علّا مدمحود الحن صاحب ترجيح ميں رقم طراز ہيں: ''جنہوں نے کی بھلائی اُن کے لیے ہے بھلائی اور زیادتی'' حضرت علامہ یہاں''زیادتی'' ہے ترقی مراد کیتے ہیں۔ اس ترجے میں بھی وہ

پھوہڑین ہے جو آیت ۲اکے ترجے میں تھا۔ کیونکہ 'زیادتی'' کے معنی ظلم، جر، تخق، ہذت، اور زبردتی کے بھی آتے ہیں اور یہی زیادہ رائج ہیں۔ یہاں بھی اچھائی کے لیے ایک ایسا لفظ استعال کیا گیا ہے جو بُرائی کے معنی میں زیادہ استعال ہوتا ہے۔ امام احدرضا فے اس کا ترجمہ اس طرح املا کرایا: " بھلائی والوں کے لیے بھلائی ہے اور اُس سے بھی زائد ' التنے کم الفاظ میں اس قدر جامع، واضح اور صاف ترجمہ کمی دوسرے سے ممکن نہیں ہوا۔ زبان کی صفائی اور مفہوم کی مؤثر اور سیجیح تر سیل کنز لا یمان کے دوخاص وصف ہیں جو شروع سے آخر تک موجود ہیں۔ اس آیت میں بیہ دونوں خوبیاں بہت نمایاں ہو کر سامنے آئی ہیں۔ ان کو پندر ہویں اور سولہویں خوبیاں شار سیجیے۔ آیت <u>۲۷</u>:علاً مدمحود الحن صاحب نے اس طرح ترجمہ فرمایا: " ہرفرقے کا ایک رسول ہے' ` لفظ''فرقے'' کو ذہن میں رکھے اور پھر اُس میں رسول ہونے پر غور فرما ہے۔ کیا ہی کہ آیت کا ترجمہ ہو سکتا ہے؟ کیا ہے حقیقت ہے؟ اگر ہاں تو قادیانی کیا غلط کہتے

یے بیں؟ اُن کا بھی تو ایک فرقہ ہے اور جناب<sup>ع</sup>لاً مہ ہر فرقے میں ایک رسول ہونے کی خبر و العياد بالله تعالى) امام احد رضانے اس طرح ترجمہ لکھایا: "اور هرأتمت مين ايك رسول جوا" آیت ۲۸: جناب علامہ نے اس طرح ترجمہ عنایت فرمایا: "اور کہتے ہیں کب ہے بید وعدہ اگرتم تیجے ہو' ''سکب ہے بیہ دعدہ'' نے آیت کے مغہوم کو اُلجھا دیا۔ اس طرح کے اُلجھاد پے جناب علامہ کے ترجم میں بہت مقامات پر ہیں۔ امام احمد رضانے ترجمہ فرمایا:

https://ataunnabi.blogspot.com/ (76) "اور کہتے ہیں بیہ دعدہ کب آئے **گا ا**گرتم سیتے ہو" · · آئے گا'' کے اضافے سے مطلب دامنے ہوگیا۔ آيت 22 : جناب علامه في ترجمة تحرير فرمايا: · · کہا مویٰ نے کیاتم بیہ کہتے ہوتن بات کو جب وہ پہنچ تمہارے پا<sup>س</sup> کیا سے جادو ہے اور نجات نہیں پاتے جادو کرنے والے یہ ترجمہ بھی آیت ۴۸ بے ترجے کی طرح الجمادے کا شکار ہے۔ امام احمد رضا نے اس کا ترجمہ اس طرح إملاكرايا: " مویٰ نے کہا کیا حق کی نسبت ایسا کہتے ہو جب وہ تمہارے پاس آیا۔ کیا سے جادو ہے اور جادوگر مراد کوہیں پہنچتے'' آيت ٨٣ : جناب علّا مهترجمه طراز بين : · ' اور فرعون چڑھ رہا ہے ملک میں اور اُس نے ہاتھ چھوڑ رکھا ہے' کتنے اردو داں ہیں جو اس ترجے کو بخوبی سمجھ سکتے ہیں۔ امام احمد رضانے اس کا

ترجمه يوں لکھايا: ''اور بے شک فرعون زمین میں سر اُٹھانے والا تھا اور بے شک وہ حد سے گزر گیا' آيت ٩٩: علامه محود الحسن صاحب كاترجمه ملاحظه فرمايئ - لكيت ميں: "اگر تیرارب جاہتا نے شک ایمان لے آتے جتنے لوگ کہ زمین میں ہی سارے تمام' ''سارے تمام' کی بلاغت ریخور فرما ہیئے۔''سارے' بھی اور''تمام' بھی۔ کیا کوئی بتاسکتا ہے کہ ایسا کیوں کیا تھا ہے۔ امام احمد رضانے اس کا ترجمہ اس طرح تجر ک كرايا\_ '' ور اگرتمہارا رب چاہتا زمین میں جتنے ہیں سب کے سب ایمان لے آئے'



آیت <u>۱۰۸ : عل</u>اً مہ صاحب نے یوں ترجمہ فرمایا: ''اور میں تم پر ہیں ہوں مختار' اور امام احمہ رضانے اس طرح ترجمہ فرمایا :

<sup>د</sup> اور چھ میں کڑ وڑ انہیں''

'' کر وڑا'' سے متعلق بحث سورہ انعام کے ترجے کے جائزے میں گزرچکی ہے۔ شاید پچھ حضرات ابھی مطمئن نہ ہوئے ہوں اس لیے بیر حقیر فقیر اس لفظ پر مزید خامہ فرسائی کرنا چاہتا ہے۔

سورہ انعام کے ترجمے کا جائزہ کیتے ہوئے فقیر نے تین آیات سے استدلال کیاتھا کہ منذکرہ سابق چاروں آیات میں''وکیل'' سے وہ پخص مراد ہے جو سی عظم پر جبراعمل کرانے کا تُجاز ہو۔ شاید کسی کو خیال گزرے کہ ان آیات سے اس لفظ کا کوئی تعلق نہیں ادر فقیر نے جو چھ عرض کیا وہ تفسیر بالزائے ہے! بعد میں معلوم ہوا کہ تفسیر چلالین میں بھی ان مقامات پر لفظ''وکیل'' کے یہی معنی مراد کیے گئے ہیں۔ رضا اکیڈی

مالیکاؤں/ رضوی کتاب کمر دتی کے شائع کردہ قرآن ۲۰۰۱ء میں ترجے کے <sup>س</sup>ح (پردف م يذر) مولانا عبدالمبين نعماني قادري مصباحي نے لفظ ''کروڑا'' کے تحت باورق ميں بيہ توث لكعا: « کروژا ، جمہان، وہ مخص جو عاملوں اور محصلوں بر خیانت کی نگرانی ے واسطے کوئی حاکم متر رکرے۔ (آمنیہ) تغییر جلالین سے متفاد ہوتا ہے کہ لفظ وکیل میں لوگوں کی غلط روی پر دار و کیر کرنے اور سزا دینے اور جرآ راو راست ٹر لانے کا معنی ہے۔''جس کے لیے اردو لغت میں کڑوڑا زیادہ موزوں ہے' (م ۲۱۸) تغسير جلالين کې روشني ميں بيه بات واضح ہو کني که ان جاروں آيات ميں وکيل **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ے مراد ایسا شخص ہے جو جبراً احکام پر عمل کرانے کا مُجاز ہو۔ یہاں پر انتہائی اہم سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ایسے تخص کے لیے اردو میں کون سالفظ آتا ہے۔ اردو کی لغات کھنگال ڈالیے آپ کو ایسا لفظ نہیں ملے گا۔اب میہ دیکھیے کہ قرآن کریم کے معروف اردومتر جمین نے اس لفظ کے ترجموں میں کیا کیا لفظ لکھے ہیں۔ان کا جائزہ لینا مفید مطلب معلوم ہوتا ہے۔ شاہ رفع الدین صاحب علیہ الرحمہ نے چاروں جگہ اس لفظ کا ترجمہ'' داردغہ'' ک ہے اور اس طرح شاہ عبدالقادر صاحب نے بھی۔علّامہ اشرف علی تھانوی صاحب کے ایک جگہ تعینات، ایک جگہ مختار، ایک جگہ مسلّط اور ایک جگہ نِے دار ترجمہ کیا ہے علامہ فتح محمہ جالندھری نے تین جگہ داردغہ اور ایک جگہ ولیل ترجمہ کیا ہے۔الحاصل ال جاروں آیات میں وکیل کے بیتر جے سامنے آئے ہیں۔ ا\_داروغه ۲\_وکیل ۳\_تعینات ۳\_مختار ۵\_مسلط ۲\_ذے دار۔ اِن میں ہے''ولیل'' کا ترجمہ''ولیل'' غلط ہونے کے بارے میں تو پہلے لک جاچکا ہے۔ تعتینات اور مسلّط ترجے نہیں دیوانے کی بڑ معلوم ہوتے ہیں۔ ان الفاظ یہاں کوئی محل نہیں ہے۔ کیونکہ ریہ کوئی عہدے دارنہیں ہوتے۔ باقی رہ جاتے ہیں تیم ترجے۔ا۔ دردغہ، ۲۔مختار،۳۔ ذمے دار۔ میہ تینوں ترجے کس لیے صحیح نہیں ہیں اس ذیل میں کلام کیا جارہا ہے۔ ا۔ <u>داروغ</u>ہ: اس لفظ کے معنی فرمنگ آصفیہ میں اس طرح درج میں ''ف۔ آ مذکر ۔ نگراں، منصرم، کسی کام کا اہتمام کرنے والا + کوتوال۔ انسپکٹریوس، تھانہ دار، ک جماعت كاسردار، سردارٍ ملازمان + سيا بيوں كا افسر ، -لغت نولیں نے داروغہ کے ذیل میں چند قتم کے''داروغاؤں'' کے معنی بھی لکے ہیں۔ ایسے داروغہ میہ ہیں۔ اے داروغرَ آبکاری، ۲۔داروغرَ پولس، سلےداروغرَ تور

#### (79)

خانه، ۲۰ داردغرُجيل خانه، ۵۰ داردغرُ ديوان خانه اور ۲۰ داردغرُ گھاٺ۔ اِن میں سب سے زیادہ یاور فل داردغرَ پولس ہوتا ہے؟ کیکن کیا وہ اپن طاقت اور جر سے کسی کو ہدایت دے سکتا ہے؟ اور جس طرح پوس مجرم کو راہ راست پر لانے ہے کے لیے زد وکوب کرتی ہے اور ناجائز اذیتیں دیتی ہے وہ قانونا اور شرعاً درست میں؟ جواب کفی میں ہوگا۔ملزموں پر جتنی تختی کی جاتی ہے وہ اُتنے ہی جرائم پر دلیر ہوتے یں بعض نیک اور شریف لوگوں کو بھی پوکس مجرم بنا دیتی ہے۔ بعض ایسے بحرم جو پوکس ، کی مارکھاتے پہ جتے ہیں جب جیل سے چھوٹے ہیں تو اپنے جیل کے ساتھوں سے جلد واپس آنے کا دعدہ کرکے باہر نگلتے ہیں۔ ہزار مار پیٹ کے باوجود وہ زبانِ حال سے یمی کہتے نظر آتے ہیں گر کیا ناصح نے ہم کو قید اچھا یوں سہی یہ جنونِ عشق کے انداز پھٹ جائیں گئے کیا؟ اور ہی بھی سبھی جانتے ہیں کہ پولس کی سختی کی بیہ ساری کارروائی غیر قانونی ہوتی

ہے۔ داروغہ کو ملزم پر صرف مقدمہ چلانے کا حق ہوتا ہے۔ سزا دیتا یا چھوڑنا کورٹ کا کآم ہے۔ اب غور فرمایئے کہ ہدایت دینے کے لیے ایہ شخص کس طرح منشانے الہی یے مطابق ہوسکتا ہے۔ ا ۲- ۲- مختبار: " مارے رسول متالیق کمی برمختار نہیں شخ (نعوذ باللہ) ایک بات تو المحص لکھ سکتا ہے جو ان کو مختار نہ مانتا ہو۔ امام احمد رضا تو اُن کو مختار کل مانتے تھے الل اليه وه ان مواقع ير وكيل ، كاترجمه مختار ، كس طرح كرسكتي يتصه ربا يدسوال كه ۔ بختار کل تھے یا مجبور محض اس کے لیے بحث کے دردازے کھلے ہوئے ہیں۔ بیراس المحمر کا منصب تونہیں ہے البتہ علما ۔ کرام ہر اس اعتراض کا جواب دینے کے لیے تیار المنتقح میں جس میں آقامے دوجہاں متلاق کے کسی بھی اختیار کو چیلنج کیا جاتا ہے۔ فقیر **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

80 نے تو مفتی احمد بار خال تعبی علیہ الرحمہ کی ایک تعنیف "مسلطنتِ معطف" پڑھی ہے۔ أس میں اس طرح کے جملہ اعتراضات کے جوابات موجود ہیں اور مصنف نے مضبوط دلائل سے آ سے اللہ کو مخارکل ثابت کیا ہے۔ س۔ فقصی دار: اس موقع بروکیل کا ترجمہ 'فسے دار' اس مورت میں درست ہوسکتا ہے، جب کہ کہا جائے کہ ''تم نتیج کے لیے ذمہ دارنہیں'' پھر بھی بیر کڑوڑا ۔۔۔ بہتر نہیں ہوگا۔ اردو تو اردو، فاری میں بھی شایدان مواقع کے لیے وکیل کا مرادف موجود نہیر ہے اس لیے شاہ ولی اللہ محدث دہلوی نے ان آیات کے تراجم میں وکیل کے ہم معز جو الفاظ ( نگاہ بان، متعہد، نگرہان اور نگاہ بان ) ککھے ہیں وہ اور بیان کی گئی منشاے الج کے مطابق نہیں ہے۔ ایس حالت میں امام احمد رضا نے ان مواقع پر لفظ ''کر وڑا استعال کیا تو بہت خوب کیا۔ کیونکہ پیر لفظ اِن مواقع کے لیے سب سے زیادہ مناسب اورموزوں ہے۔ اس لیے کہ کڑوڑا افسروں کا افسر ہوتا ہے'۔ سورۂ انعام کے ترجے کا جائزہ کیتے وقت عرض کیا تحمیاتھا کہ بیہ لفظ ۲ د شمریوں کے علاوہ دیگر میں بھی موجود ہونے کا امکان ہے۔

د مشر نوں میں موجود ہے۔ فرہنگِ اثر ان کے علاوہ ہے (جو فقیر نے نہیں دلیمی ان سات کے علاوہ بیر لفظ بہ شکل'' کڑوڑی'' ہندی کی ڈسٹنری''لوک بعارتی ہندا پر ما تک کوش' مرتبہ آجار بیدرام چندر در ما، صححہ ڈاکٹر بدری ناتھ کپور، شائع کردہ لوک بھارتی پرکاشن الیے آباد ۱۹۹۷ء میں بھی موجود ہے، جس سے معنی میں لکھا ہے "مسلمانوں کے عبد حکومت کا ایک سرکاری عہدہ" (ترجمہ)، آتھ ڈیشنریوں م درج لفظ کو اگر کوئی غریب کہے تو اُس کی ہٹ دھرمی کا کوئی علاج نہیں۔ ا مصنف (ڈاکٹر محمد خالد قاسی) نے لفظ ''کڑ دڑا'' کو ایک لغت نویس کی ذا

https://ataunnabi.blogspot.com/ (81 <u>م</u>ائے سے (وہ بھی اصل کو دیکھے بغیر) عورتوں کی زبان کا لفظ مان لیا اور پھر بیہ فتو کی بھی دے دیا۔''مولوی احمد رضا صاحب نے عورتوں کی زبان بول کر قرآن کے داشتے اعلان ا کو چھیایا ہے'۔ اس فتوے پر دو اعتراض دارد ہوتے ہیں۔ پہلے تو تھوں دلائل سے کڑوڑا کو مورتوں کی زبان کا لفظ ثابت کیا جائے۔ پھر بیہ ثابت کیا جائے کہ قرآن کے ترجے میں حورتوں کی زبان کے الفاظ لانے سے واضح اعلان چھپتا ہے۔ عورتوں کی زبان کیا ہوتی ہے اس بارے میں ڈاکٹر شریف احمہ قریش اپنی پی. ایچ. ڈی کی مطبوعہ تھیس میں رقم طراز میں: ''عورتوں کے مقابلے میں مردوں کی زبان اور کہتے میں کرختگی اور دُرشتی پائی جاتی ہے۔ عورتوں کے تلفظ میں مردوں کی نسبت زیادہ صحت اور صغائی ہوتی ہے۔عورتیں اپنی زبان میں غیر زبانوں کے یا نے الفاظ بہت جلد قبول نہیں کرتیں۔ اس کے بڑکس چونکہ مرد زیادہ تر گھر سے

ہاہر رہتے ہیں اور ہیرونی اثرات بھی قبول کرتے رہتے ہیں۔ اس لیے اُن کے یہاں زبان کی مجڑی ہوئی شکیں کسی نہ کسی روپ میں مل جاتی ہیں۔ مردوں کی زبان بکڑنے یا تغیر رونما ہونے کی ایک وجہ شاید اُن کے یہاں یائی جانے والی تخت بھی ہے جس کی بنا پر مزدور اور محنت کش طبقہ غیر معیاری زبان استعال کرتا ہے اور اُس کے تلفظ میں بھی نمایاں فرق نظر آتا ہے۔' فرجنك فسانة آزادادرأس كاعمراني، لساني مطالعه مصنف وناشر داكثر شريف احمر قريشى، رام يور ۲۰۰۰ء) المجانب الب خور طلب بات بیر ہے کہ خالص صحت مند اور صاف زبان میں ترجمہ کرنے **Click For More Books** 

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

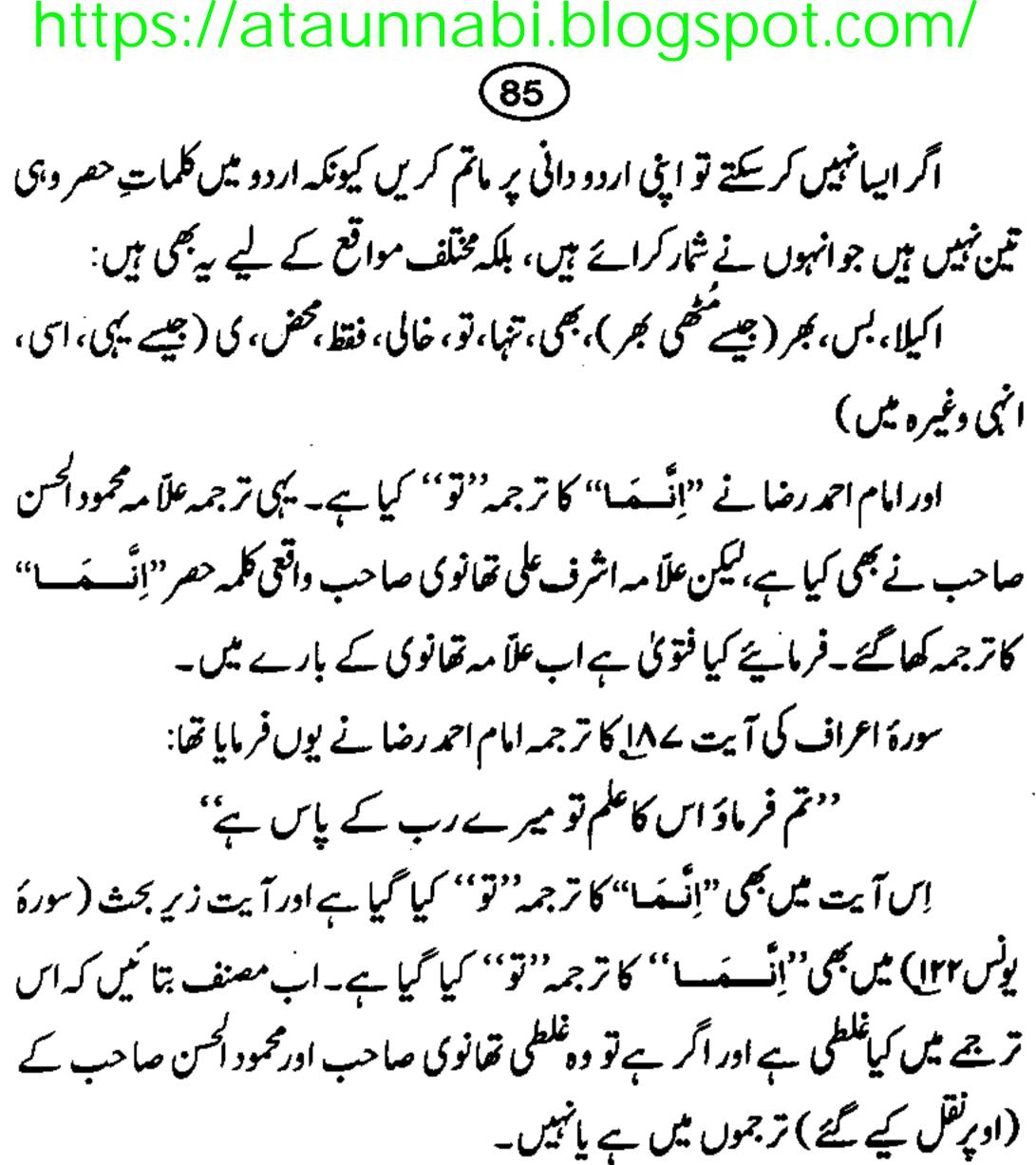
82 ے قرآن کا اعلان واضح ہوتا ہے یا ماند پڑتا ہے۔ اگر انصاف کا ذرائبھی پا*س ہون* مصنف كوندامت كااظهار كرنا جاير آیت ۲۰: کاترجمہ امام احمد رضائے یوں کیا تھا: · · ، تم فرماؤ غیب تو اللہ کے لیے ہے' مصنف ترجمہ نقل کرنے سے پہلے تبصرہ کرتے ہیں: '' دراصل غیب کاعلم صرف اللہ ہی کو ہے۔ کافر کہتے ہین اللہ کی کوئی نشانی کیوں نہیں اُتر می۔ آپ کو عظم ہوا، پیہ غيب كاعلم تو صرف الله بى كوب '- (صفحه ١٢) (بیہ مصنف کی زبان دانی کا نمونہ ہے اللہ سے پہلے''صرف' ادر بعد میں''ہر دونوں میں ایک زائد ہے۔) آ کے لکھتے ہیں: ''مولوی احمہ رضا نے اس حصر کو ختم کیا اور اولیاء کو علم غیب ما لک بنایا۔ اس لیے انہوں نے یہاں اِنَّمَا کا ترجمہ چھوڑ دیا اور ترجمہ کیا ''تم فرماؤ غیر تو الله کے لیے بے'۔ (صفحہ ۱۲۱) اور آ کے لکھتے ہیں: ''خود مولوی نعیم الدین صاحب نے بھی اس طرح ترجمہ كرآب فرماد يجيح كرغيب تواللد ك لي بي' ( ص ١٢٢) مصنف کے زعم کے مطابق امام احمد رضا نے کلمہ حصر انتما کا ترجمہ چھوڑ دیا ہے اس پر انہوں نے اور بھی کئی جگہ اعتراض کیے ہیں۔ پچھ اعتراض تو آگے اپنے مقاماً پر آئیں گے؛ لیکن سورۂ انعام کی ایک آیت اور سورۂ اعراف کی ایک آیت کے ترجمو پر کیے گئے اعتراضوں کے جواب فقیر کی خفلت کی وجہ سے برجانہیں آ سکے، اِس -ترجمہ آیت زیر بحث کا جواب پچھ دیر کے لیے موقوف کر کے پچھلی دونوں آیتوں پر کے گئے اعتراضوں کے جواب حاضر کیے جارہے ہیں۔ آیت زیر بحث پر کیے گئے اعترا کا جواب ان شاء اللہ ان جوابوں کے ساتھ از خود ہوجائے گا۔ مزید تین۔اعتراضا **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### (83)

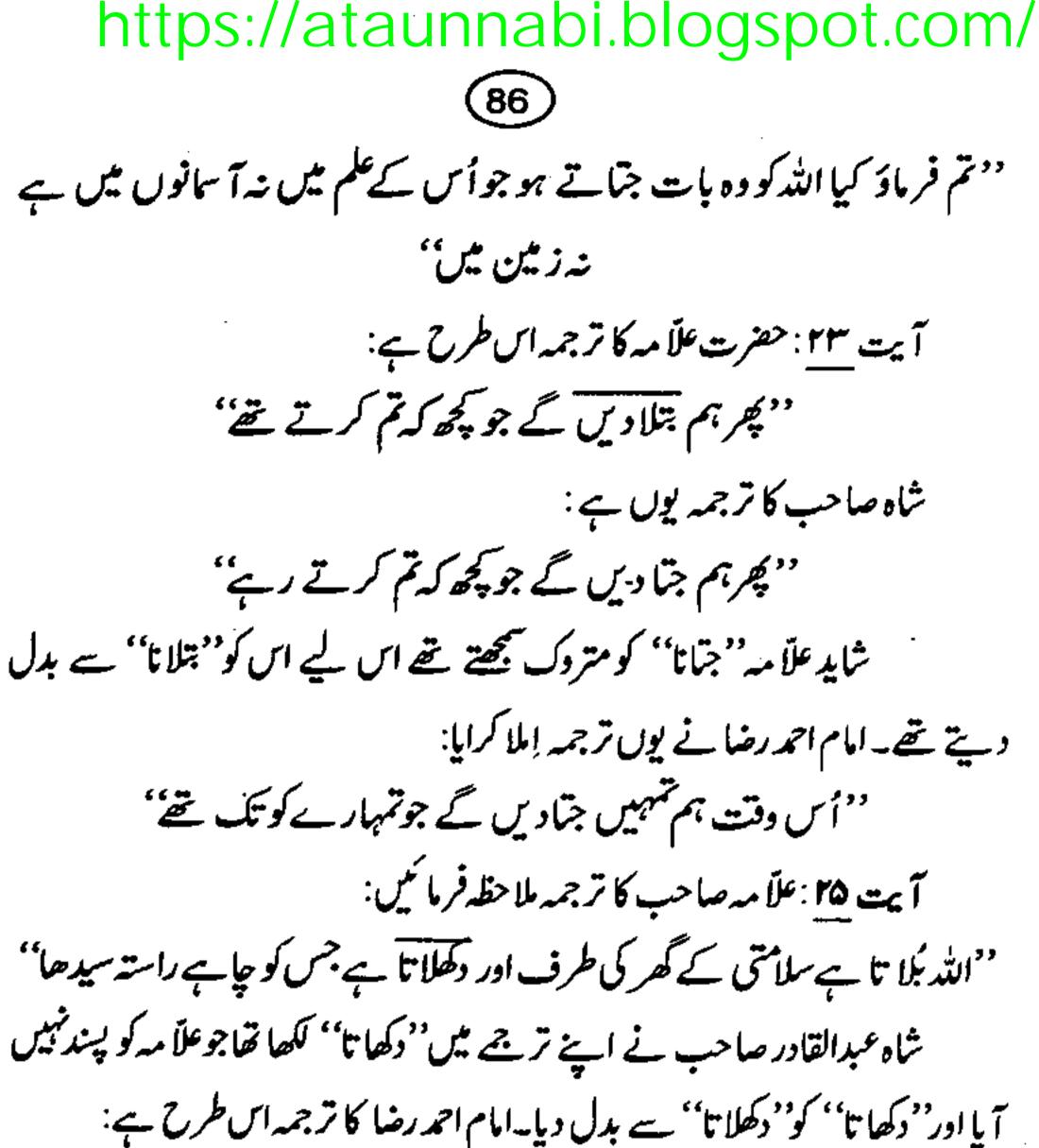
کے جواب بھی ان جوابوں کے ساتھ ہوجا ئیں گے۔ وہ آیتی جن کے ترجموں پر اعتراضات کیے گئے میں سورہ کہف کی آیت اا سورہ مریم کی آیت وا اور سورہ ملک کی آیت ۲۶ بی ۔ ان تین آیتوں کے ترجموں پر کیے گئے اعتراضات کے جوابات اگر تشنہ رہ گئے تو ان شاء اللہ اُن کو اُن کے مقام پر تفصیل سے درج کیا جائے گا۔ سورهٔ انعام کی آیت <u>۱۰۹ (</u>جس کومصنف آیت <u>۱۱</u> لکھتے ہیں) کا ترجمہ امام احمد رضانے یوں کیا تھا: "تم فرماؤ کہ نشانیاں تو اللہ کے پاس میں"۔ اس پراعتراض کرتے ہوئے مصنف رقم طراز ہیں: ·· کیونکه مولو<mark>ی احمد رضا ص</mark>احب کو حضور صلی الله علیه وسلم کو مختارِ کل و معجزات کا مالک بنا کر مسلمانوں کے ایمان اور عقیدہ تو حید کی اینٹ ے اینٹ بجاناتھی، جبکہ بی**ادراں طرح کی تمام آیات اُن** کے عقیدہ د مش کے خلاف ہیں۔اس کیے خان صاحب نے شروع ہی سے ترجمہ . بگاڑا۔ اوّل ویل کا ترجمہ'' کڑوڑے'' کیا پھراس کے بعد''اِنگ مَا''کا

ترجمه چعوژ دیا''۔ (ص۱۲۲) مصنف کا ماننا ہے کہ "اِنسمَا" کا ترجمہ''صرف' یا ''بی' ہوسکتا ہے اور امام احمد رضائے نہ تو ترجم میں ''ہی'' لکھا اور نہ ''صرف''۔ آگ چل کر کلمات ''جز ایں المنيسة، كوبهى إن ميں شامل كركتے ہيں، ليكن صاف حداف بير بحى لكھ ديتے ہيں: "إنسما" ي جو حفر مقصود ب وہ اردو ميں كلمه "صرف" ي تو حاصل ہوتا ہے كلمة 'بي' السب اتنانبين' ( ( س١٢٣) اور امام احمد رضائے اس ترجم میں ''صرف'' یا ''ہی'' یا ''جز ایں نیست'' کچھ تعبیس لکھا، اس کیے اُن کے خیال میں وہ خیانت کے مجرم ہوئے۔ (العیاذ باللہ تعالیٰ) علامہ محود الحن صاحب کے شاگر دوں اور وارتوں کو اردو زبان وقواعد کے بارے **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

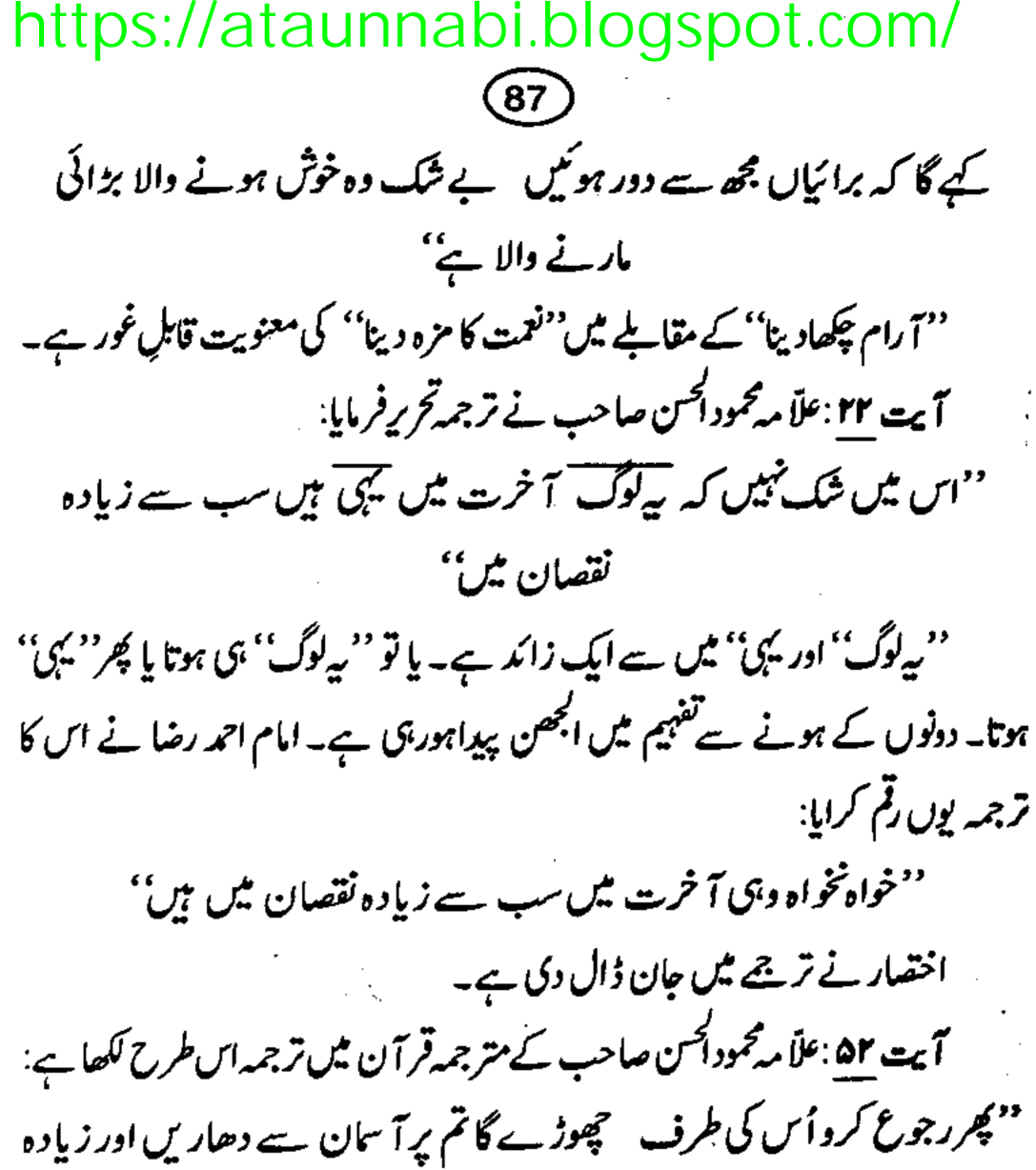
84 میں کوئی رائے دینے سے پہلے اپنے مورث کی اردو دانی پر بھی نحور کرنا جا ہے تھا؛ کیکن انہوں نے غور نہیں کیا اور فتو کی دے دیا۔ اب انہیں اس فتوے کو خود پر بھی چسپاں کرتا جاہیے۔ کڑوڑا کی بحث کافی ہو چکی۔ اب دیکھنا ہیہ ہے کہ کیا واقعی امام احمد رضا نے کلمہ حصر "اِنَّه مَه ا" کا ترجمہ چھوڑ دیا۔لیکن اس سے پہلے بید بھی دیکھ لیا جائے کہ اُن کے مخدوموں نے اس آیت کا کیا ترجمہ کیا ہے۔علامہ اشرف علی تعانوی صاحب کے ترج کے الفاظ بیر ہیں: '' آپ (جواب میں) کہہ دیکھے کہ نشانیاں سب خدا تعالیٰ کے قبضے میں ہیں۔' اور علامہ محمود الحسن مساحب کا ترجمہ ہیہ ہے''تو کہہ دے کہ نشانیاں تو اللہ کے پاس بیں۔" ان دونوں ترجموں میں بھی ''صرف''،''ہی'' یا ''جزایں نیست'' جیسے کلمات میں ے کوئی نہیں ہے۔ لہٰذا ثابت ہوا کہ یہ دونوں بھی کلمہ حصر" اِنْہے۔ "کا ترجمہ کھا گئے۔ ''فاضل بریلوی کامش'' کے مصنف قاسمی ہیں، دیوبند کے مدرے سے فارغ ہیں، ندوۃ العلما کی ایک شاخ کے مہتم ہیں، چہرے پر داڑھی بھی ہے، موقع ملے تو نماز کی امامت بھی کر لیتے ہیں،طلبہ اور عامۃ الناس کو سچائی اور قبول حق کی تعلیم بھی دیتے رہے ہیں۔اس لیے اُن کے اندر قبولِ حق کا مادّہ ضرور ہوتا جا ہے۔ اگر ہے تو وہ اعتراف بلکہ اعلان کریں کہ علّا مہ اشرف علی تھانوی اور علّا مہمود الحن صاحبان نے کلمہ حصر" اِنْسَمَا" کاتر جمہ ترک کر کے قرآن کے ترجے کو بگاڑا ہے اور وہ مسلمانوں کے ایمان اور عقید ک توحید کی اینٹ سے اینٹ بجانا جاتے تھے۔ کیونکہ انہوں نے امام احمد رضا کے بارے میں بھی یہی باتیں لکھی ہیں اور اس لیے کہ انہوں نے کلمہ حصر" اِنْعَا" کا ترجمہ' صرف' ''ہی''یا''جزایں نیست'' سے نہیں کیاتھا۔ بیرمصنف کے کردار کا امتحان ہے۔ دیکھنا ہے وہ اس میں یا*س ہوتے میں یا ف*لل۔ **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



رادو پر ل یے سے ) ربول یک ہے یا ہیں۔ المتحد کی کا شوق بھی ملاحظہ فرما لیجیے۔ آیت <u>۱</u>: جناب علامہ نے اس طرح ترجمہ فرمایا تھا: '' تو کہہ کیا تم اللہ کو بتلاتے ہو جو اُس کو معلوم نہیں آسانوں میں اور نہ زمین میں' شاہ عبدالقادر صاحب نے اس طرح ترجمہ فرمایا تھا: '' تو کہہ تم اللہ کو جتاتے ہو جو اُس کو معلوم نہیں کہیں آسانوں میں یا زمین میں' شاہ صاحب کے لفظ'' جتات' کو علامہ صاحب نے '' بتلاتے'' کر دیا۔ یہ شوق میں تو اور کیا ہے؟ امام احمد رضا نے اس کا ترجمہ یوں لکھایا:

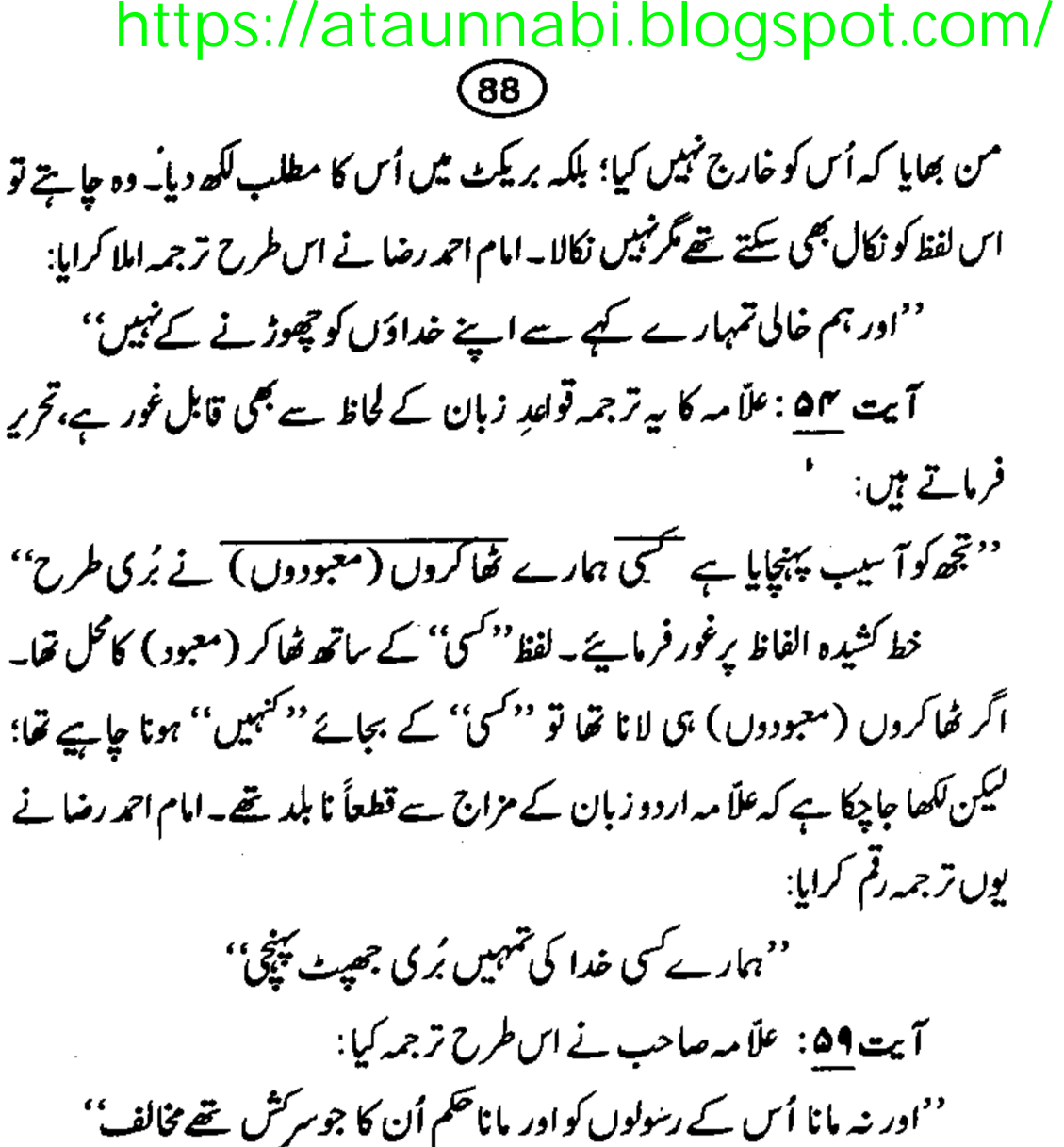


'' اللہ سلامتی کے گھر کی طرف پکارتا ۔ ہے اور جسے جا ہے سیدھی راہ چلاتا ہے' اا۔ سورۂ ھود آيت 1 : علام محمود الحن كاتر جمد اس طرح ب: ''اور اگر ہم چکھا دیں اُس کو آرام بعد تکلیف کے جو پیچی تھی اُس کوتو بول اُتصحے دور ہوئیں بُرائیاں مجھ سے وہ تو اترانے والایشخی خورا ہے' '' آرام چکھانا'' اردونہیں ہے ۔ عربی کے الفاظ کا لفظی ترجمہ ہوسکتاہے ۔ امام احدرضانے اس کا ترجمہ یوں لکھایا: ''اور اگر ہم اُسے نعمت کا مزہ دیں اُس مصیبت کے بعد جو اُسے پیچی تو ضردر

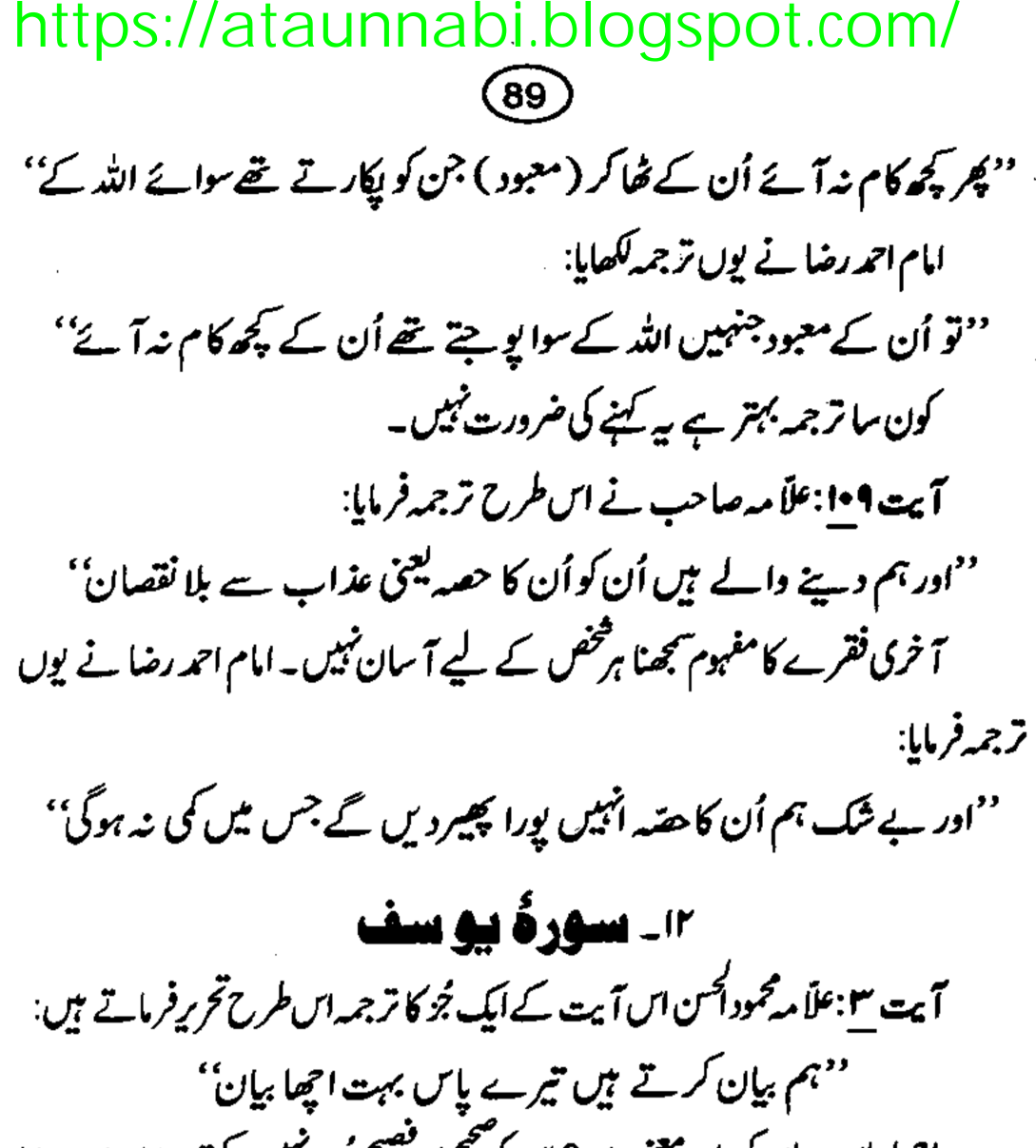


دے گاتم کوزور پرزور'' "زیادہ بھی ادر"زدر پرزدر بھی۔امام احمد صابے اس کا ترجمہ اس طرح فرمایا: ''پھراُس کی طرف رجوع لاً وُتم پر زور کا یانی بیصیح گا اور تم میں جتنی قوّت ہے أس سے اور زبادہ دےگا'' **آیت ۵۳**: علاً مد محمود الحن صاحب کا ترجمہ قابل غور ہے تجریر فرماتے ہیں: ''اور ہم نہیں چھوڑنے والے اپنے ٹھا کروں (معبودوں) کو تیرے کہنے سے' ترج میں لفظ ' تھا کروں' شاہ عبدالقادر صاحب نے داخل کیا تھا۔ ( اُن کی کوئی مجبوری رہی ہوگی) علامہ کو بیہ لفظ یا تو مشکل لگایا اس کو متروک سمجھا؛ کیکن اُن کے اتنا **Click For More Books** 

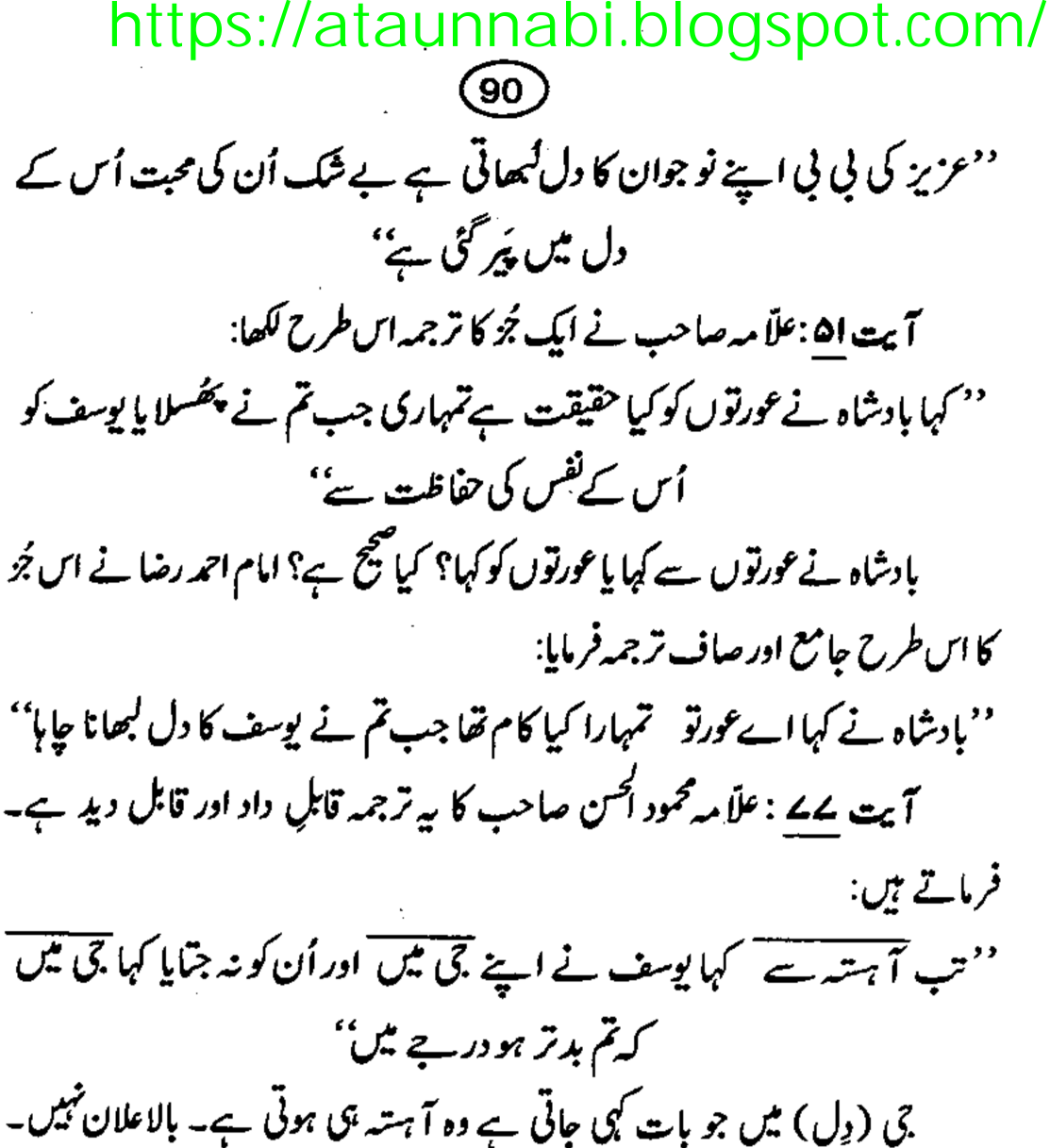
https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



آخر میں''مخالف'' بے تکاسا معلوم ہوتا ہے۔ اگریوں ہوتا ''جو سرکش اور مخالف يتھ' توبات صاف ہوجاتی۔ ہم حال امام احمد رضانے اس طرح ترجمہ فرمایا: ''ادر اُس کے رسولوں کی نافر مانی کی اور ہر بڑے سرکش ہٹ دھرم کے کہنے پر چلے'' آیت ۹۷: حضرت علاً مدنے ترجمہ تح برفرمایا: '' پھر وہ چلے شکم بر فرعون کے اور نہیں بات فرعون کی پچھ کام کی' امام احدرضا كاترجمداس طرح ب: ''تو وہ فرعون کے کہنے پر حطے اور فرعون کا کام رائتی کا نہ تھا'' آيت اوا: علامه كاترجمه يول ب: **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



اچهابیان، بیان کرنا چه معنی دارد؟ اس کوشیخ اور منبح اردونہیں کہتے۔ امام احمد رضا ف يول ترجمه الملاكرايا: "بہ ہم تمہیں سب سے اچھابیان سناتے ہیں' دونوں ترجموں کا فرق کسی سے چھیانہیں ہے۔ **آیت ۳۰**: علآمد کا ترجمہ اس طرح ہے: "عزیز کی عورت خواہش کرتی ہے اپنے غلام سے اس سے جی کو فریفتہ ہو گیا أس كا دل أس كي محبت مين' "خواہش کرتی ہے جی کو' خداجانے کہاں کی اردو ہے۔ امام احمد رضانے یوں ترجمه فرمايا: **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



بن رون یں بولی یں بولوں میں جن جراب ہ میں ایر کر میں میں ایک بار لکھ کر سیری نہیں ہوئی تو اُس کو دوبارہ لکھ کر تسکین حاصل کی۔ یہ تکرار لاحاصل ہے۔ امام احمد رضا نے اس کا یہ ترجمہ املا کرایا تھا: '' تو یوسف نے یہ بات اپنے دل میں رکھی اور اُن پر ظاہر نہ کی جی میں کہا تم ہد تر جگہ ہو' '' تو یوسف نے یہ بات اپنے دل میں رکھی اور اُن پر ظاہر نہ کی جی میں کہا تم '' تو یوسف نے یہ بات اپنے دل میں رکھی اور اُن پر ظاہر نہ کی جی میں کہا تم '' تو یوسف نے یہ بات اپنے دل میں رکھی اور اُن پر ظاہر نہ کی جی میں کہا تم '' تو یوسف نے یہ بات اپنے دل میں رکھی اور اُن پر ظاہر نہ کی جی میں کہا تم '' تو یوسف نے یہ بات اپنے دل میں رکھی اور اُن پر ظاہر نہ کی جہ میں کہا تم '' اور تو نہیں تھا اُن کے پاس جب وہ تھ ہرانے لگے اپنا کام اور فر یب کرنے لگے' اس ترجے میں '' کام تھ ہرانے'' پر نظر رکھے اور امام احمد رضا کا یہ ترجمہ ملاحظہ

https://ataunnabi.blogspot.com/ (91) فرمائي جوزبان کي صفائي ميں بي مثل ہے: " "اورتم أن كے پاس نہ تھے جب انہوں نے اپنا كام پكا كيا تھا اور وہ داؤں چل رہے تھے' **آیت بے•ا**:علّا مہصاحب نے اس طرح ترجمہ تحریر فرمایا: '' کیا نڈر ہو گئے اس سے کہ آ ڈھانے اُن کو ایک آ فت اللہ کے عذاب کی یا آ پہنچے قیامت اچا تک اور اُن کوخبر نہ ہو'' آفت یا مصیبت آ کر ڈچا نک کیتی ہے بی شاید ہی کسی نے کہیں اور سُنا یا پڑھا مو- اب امام احمد رضا كاترجمه ملاحظه فرمايي: " کیا اس سے نڈر ہو بیٹھے کہ اللہ کا عذاب انہیں آ کر گھر لے یا قیامت اُن پر اجائك آجائے ' اب ددنمونے تعل متعدی المتعدی کے بھی ملاحظہ فرما کیجیے۔ **آیت ۲** : علّا مہ صاحب ترجے میں یوں گل افشانی فرماتے ہیں : ''اورسکھلا ئے گا بتجھ کوٹھکانے برلگانا ماتوں کا''

شاہ عبدالقادر صاحب نے اس کا ترجمہ یوں تح برفر مایا تھا: " اور سکھائے گاکل بٹھانی باتوں ک<sup>"</sup> اس ترجم میں علامہ کو''سکھائے گا''یا تو متردک معلوم ہوایا مشکل یا پھرغلط، تبھی توانہوں نے اس کو''سکھلائے گا'' سے بدلا۔ امام احمد رضانے اس کا ترجمہ اس طرح لکھایا: · · اور تحقی باتوں کا انجام نکالنا سکھائے گا'' **آیت ۵۳:** علّا مدمحود الحن صاحب نے اس طرح ترجمہ تحریر فرمایا: اور میں پاک نہیں کہتا اپنے جی کو بیٹک جی تو شکھلاتا ہے بُرائی مگر جورم

# https://ataunnabi.blogspot.com/ (22) شاه عبدالقادر صاحب کا ترجمہ ہیہ ہے: مراح میں پاک نہیں کہتا اپنے جی کو جی تو سکھا تا ہے بُرائی حکر جورحم کیا میرے رب نے: میرے رب نے: میرے ای نے قام '' کیا'' بھی غلط معلوم ہوا ہی تھا '' کیا'' بھی غلط معلوم ہوا۔ میرے ای نے ای مام احمد رضا کا فی البد یہداد ما جواب ترجمہ ہیہے: اجر میں اپنے نفس کو بے قصور نہیں بتا تا۔ بیتک نفس تو بُرائی کا بڑا تھم دیتے والا ہے حکر جس پر میرا رب رحم کرئے:

۳۱\_ **سور دُ رعد** 

دونوں ترجموں سے چند آیات کے ہر ہرفقرے کا ہر ہرفقرے سے موازنہ ملاحظہ فرمایئے اور فیصلہ کیچیے کہ دونوں ترجموں میں کون ساتر جمہ عمدہ ہے اور کتنا عمدہ ہے:

| ترجمه امام احمد رضا فاسل بريلوي | ترجمه علأمه محموداتحن معاحب            | آيت نمبر |
|---------------------------------|----------------------------------------|----------|
| أس نے آسان سے پانی أتارا۔       | • •                                    | 14       |
| توتالے اپنے اپنے لائق بہہ نگلے۔ | چربہے لگے نالے اپنی اپنی موافق         |          |
| توپانی کی رَواُس پر اُجرے ہوئے  | پھراو پر لے آیا وہ نالا جھاگ چھولا ہوا |          |
| جماگ أثفالاني                   |                                        |          |
| اور جس پر آگ دہماتے ہیں گہنا یا | اور جس چیز کو دھو تکتے ہیں آگ          | 14       |
| ادر اسباب بنانے کو۔ اُس سے بھی  | میں داسطے زیور کے یا اسباب کے          |          |
| ویسے ہی جھاگ اُٹھتے ہیں۔        | أس میں بھی جھاگ ہے وہیا ہی۔            |          |

https://ataunnabi.blogspot.com/

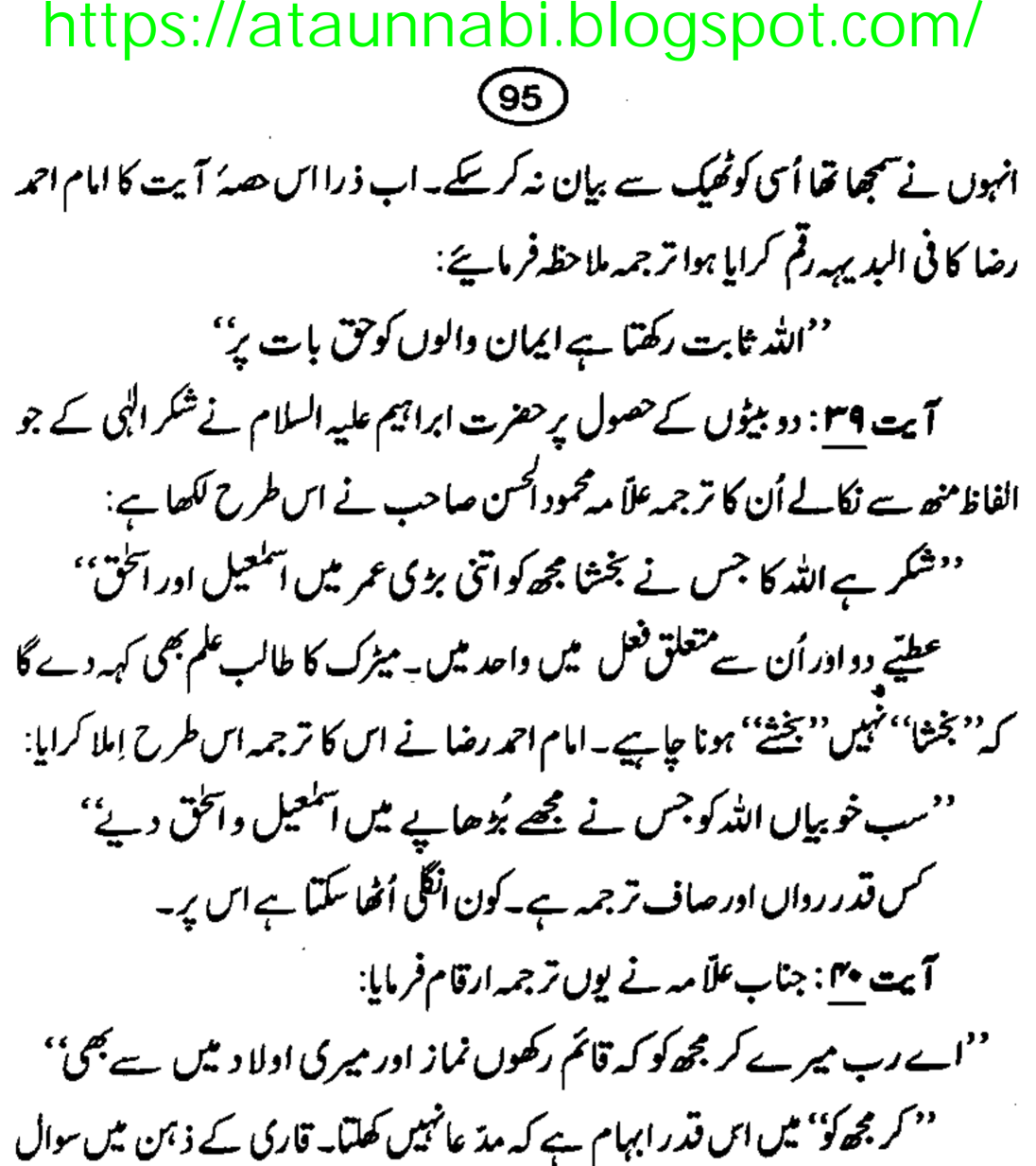
93 ایوں بیان کرتا ہے اللہ حق اور باطل کو اللہ بتاتا ہے کہ حق اور باطل کی یہی مثال ہے۔ سودہ جھاگ تو جاتا رہتا ہے سوکھ کر اتو جھاگ تو پھک کر ددر ہوجاتا ہے۔ اور وہ لوگ جو مِلاتے ہیں جس کو اور وہ کہ جوڑتے ہیں اُسے جس کے 11 جوڑنے کا اللہ نے ظلم دیا اللدنے فرمایا مرلانا اور ڈرتے ہیں اپنے رب سے 🔰 اور اپنے رب سے ڈرتے ادر حساب کی بُرائی سے اندیشہ رکھتے ہیں ادراندیشہ رکھتے ہیں بُرے حساب کا اورجو لوگ توڑتے میں عہد اللہ اور وہ جو اللہ کا عہد اُس کے کیتے 10 کامضبوط کرنے کے بعد اہونے کے بعد توڑتے اور قطع کرتے ہیں اُس چیز کو جس کو اور جس کے جوڑنے کو اللّٰہ نے فرمایا اُسے قطع کرتے فرمایا اللہ نے جوڑنا ادر فساد اُثھاتے ہیں ملک میں اور زمین میں فساد پھیلاتے ہیں اُن کا حصہ لعنت ہی ہے اور اُن کا ایسے لوگ اُن کے واسطے بے لعنت ادر اُن کے لیے ہے برا کھر نصيبه بُراگھر ادر اگر کوئی قرآن ہوا ہوتا ادراگر کوئی ایپا قرآن آتا 21 کہ چلیں اُس سے پہاڑ جس سے پہاڑٹل جاتے ر ما ککڑ ہے ہود <u>اس سے زمین</u> يا زمين يمث جاتي . یا بولنے لگیں اُس سے مُر د سے ایائر دے پاتیں کرتے جب بھی پیکافر نہ مانتے تو کیا ہوتا

(94) ۲۰ کیا دہ نہیں دیکھتے ۲۰ کہ ہم چلے آتے ہیں زمین کو کہ ہم ہر طرف سے اُن کی آبادی گھٹاتے اُس کے کناروں سے گھٹاتے آ رہے ہیں ۲۰۰۰ اور کہتے ہیں کافر تو بھیجا ہوانہیں آیا اور کافر کہتے ہیں تُم رسول نہیں ۱۹۷۰ (ایک چھوٹا سا حصہ)

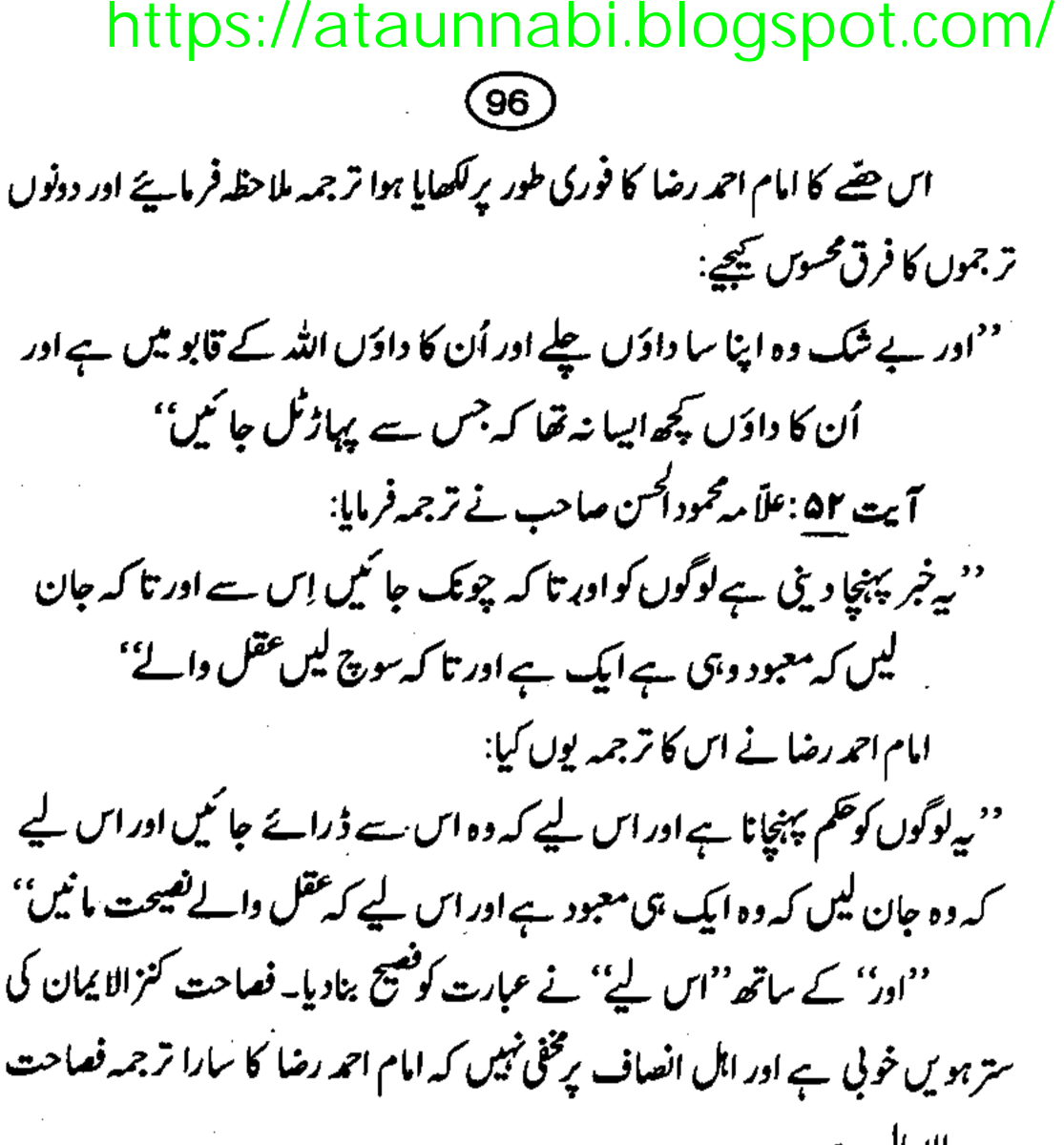
ایک بار کے مطالع سے ہی دونوں ترجموں کا فرق واضح ہوجائے گا اور بار با پڑھنے سے پچھ نکتے بھی ذہن نشین ہوں گے۔ اس سورت میں علّا مہ محمود الحسن صاحب نے اپنے مرغوب اور پیند یدہ فعل متعدی المتعد ی کا مظاہرہ نہیں کیا؛ لیکن ان کی اس کو کو اُن کے شاگرد اور ترجے کے حاشیہ نو لیس علّا مہ شبیر احمد عثمانی نے پورا کردیا۔ سورت کی آ خری آیت کے تفسیری حاشے میں تحریر فرماتے ہیں: '' یعنی تمہارے جھٹلانے سے پچھ نہیں ہوتا جبکہ خداوند قد دس میری معدافت کے بڑے بڑے نشان دھلا رہا ہے'

کرکے دکھا دیے۔

۲۹ ۔ سور فی ابر ایسی است کی است کے ایک حصے کا ترجمہ ال آیت <u>۲</u> : علامہ محمود الحن صاحب نے اس آیت کے ایک حصے کا ترجمہ ال طرح تحریفر مایا: ''مضبوط کرتا ہے اللہ ایمان والوں کو مضبوط بات سے' پر مضبوط کرتا ہے نہ تقریر کی ۔ ممکن ہے علامہ کے ذمانے سے سو و و اڈیڑھ سو برس پہلے رواج میں رہی ہو یعنی اُس وقت جب اردو زبان ارتقا کے ابتدائی مراحل سے گزر رہی تھی ۔ علامہ ترجے کا حق تو کیا ادا کرتے آیت کے اس حصے کا جو مطلب



پدا ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ سے دعا مانگی ٹن '' کر مجھ کو'' کیکن کیا کر، اس کا مذکور نہیں ہے۔ . کلام الہی میں تو ایسا ابہام نہیں ہوسکتا۔ بدتر جمہ نگار کی مہارت کی کمی کے سبب ہوا، وہ بھی اس حالت میں کہ شاہ صاحب کا ترجمہ سامنے کھلا رکھا تھا۔ امام احمہ رضا نے اس کا يول ترجمه فرمايا: ''اے میرے رب مجھے نماز کا قائم کرنے والا رکھ اور پچھ میری اولا دکو'' **آیت ۲**۳: جناب علّامه کا ترجمه ملاحظه فرمایت: ''اور بیہ بنا چکے ہیں اپنا داؤ اور اللہ کے آگے ہے اُن کا داؤ اور نہ ہوگا اُن کا داؤ كمن جائي أس سے يباز 



سے مالا مال ہے۔ قارئین کرام! اب دو آیتوں کے ترجیح میں فعل متعدی المتعدی کی جلوہ گری ۔۔۔۔ بھی مخطوظ ہولیں۔ آيت ٣: جناب علامه كاترجمه اس طرح ب: " پھرراستہ بھلاتا ہے اللہ جس کو جانے اور راستہ دکھلا دیتا ہے جسکو جائے' شاہ عبدالقادر صاحب نے اس کا ترجمہ یوں فرمایا تھا: " پھر بھٹکا تا ہے اللہ جس کو جانے اور راہ دیتا ہے جس کو جائے" قارئین نے ملاحظہ فرمایا کہ جناب علّامہ نے شاہ صاحب کے ''بعثکا تا ہے'' کو ''راستہ بھلاتا ہے' سے بدلا ہے۔ فقیر کو حیرت ہے کہ انہوں نے یہاں'' بچلاتا ہے' **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

97)

کیوں نہیں لکھا جو اُن کو بہت مرغوب ہے۔ علامہ نے دوسری تبدیلی بید کی ہے کہ ''راہ ویتا ہے'' کو ''راستہ دکھلاتا ہے' سے بدلا ہے۔ جب کہ ''راہ دینا'' اب بھی رائج اور فضیح ہے۔ امام احمد رضا نے اس کا ترجمہ یوں املا کرایا:

''پھر اللہ گمراہ کرتا ہے جسے چاہے اور راہ دکھا تا ہے جسے چاہے' **آیت ۲۵** : جناب علامہ نے اس طرح حق ترجمہ نگاری ادا کیا:

''اور کمل چکا تعاتم کو کہ کیسا کیا ہم نے اُن سے اور ہتلائے ہم نے تم کو سب قصے'' شاہ عبدالقادر صاحب نے یوں ترجمہ کیا تھا:

''اور کمل چکا تعاتم کو کہ کیسا کیا ہم نے اُن پر اور بتا ئیں ہم نے تم کو کہاوتیں'' بی غیر معیاری ترجمہ ہیں تعا؛ گمر جناب علّا مہ کو اپنے مرغوب فعل متعدی المتعدی کا استعال کرنا ہی تعا (اپنی تسکینِ قلب کی خاطر) اس لیے'' بتا ہیں'' کو'' بتلائے' سے ہدل دیا:

امام احد رضا نے اس کا ترجمہ اس طرح قلم بند کرایا: " اورتم پرخوب کمل گیا ہم نے اُن کے ساتھ کیسا کیا اور ہم نے تمہیں مثالیں دے دیے کربتادیا'' ہا۔ سورۂ حجر ، آیت ۸: علامه محود الحسن مساحب نے یوں ترجمہ فرمایا: «ہم نہیں اُتاریخ فرشتوں کو مگر کام پورا کر کے اور اُس وقت ینہ ملے گی اُن کو مہلت' منہوم کی تہہ تک پنچنا عوام تا خواص کسی کے لیے بھی آ سان نہیں ہے جب تک تغسیری حاشیہ نہ دیکھا جائے پاکسی سے اس کی تغسیر نہ معلوم کی جائے۔ امام احدرضا نے اس کاترجمہ اس طرح فرمایا:

''ہم فرشتے بے کارنہیں اُتارتے اور دہ اُتریں تو اُنہیں مہلت نہ ملے' اس ترجے کو پڑھنے کے بعد علّا مہ کا ترجمہ بھی سمجھ میں آجائے گا۔مطلب بیہ ب کہ وہ تنہیم کے لیے کسی دوسرے ذریعے کامختاج ہے۔ سمجھ میں نہیں آتا ایسے ترجے کی کیا افادیت ہے۔ آیت ۲۵: علّام محمود الحن مساحب کا ترجمہ اس طرح ہے: ''اور تیرا رب وہی اکٹھا کر لائے گا اُن کو بیتک وہی ہے حکمتوں والاخردار' اس ترجے میں چند باتیں قابل ذکر ہیں۔ اوّل یہ کہ کفلی ترجمہ ہے۔ دوم لفظ ''وہی'' روانی میں رکادٹ بن رہا ہے، اگر لانا ہی تھا تو کسی اور طریقے سے لانا جا ہے تھا۔ ان دو دہوں سے ترجمہ غیر صبح ہے۔سوم ترجم سے یہ داختی ہیں ہوتا کہ کیا فرمایا گیا ہے۔ اس ترجے کو پھر پڑھیے اور ساتھ ہی امام احمد رضا کے درج ذیل ترجے کو یر میے، حقیقت خلاہ مرہو جائے گی: ''اور بے شک تمہارا رب ہی انہیں قیامت میں اُٹھائے گا بیشک وہی علم و محمت والايب

آيت ۳۰: علّا مدمياحب كالرجمه ملاحظه فرمائيں: " تب سجد و کیا اُن فرشتوں نے سب نے لر" بار بارک ''نے نے'' سے بیچنے کا طریقہ پیہ میں تھا کہ''ان سب فرشتوں نے مل كر ككوديا جاتايه بهركيف بيمترجم جاني ادرييه أنبي كاافتيار تعابه ابام احمد رضاكا ترجمہ اس ترج سے ملاکر دیکھیے: ''تو میتنے فرشتے بتھ سب کے سب سجدے میں گرے' **آیت ۲۲–۳۲**: علاً مدمحود الحن صاحب نے ترجمہ اس طرح تحریر فرمایا: · ' فرمایا کہ تو تجھ کو دھیل دی اُسی مقررہ دفت کے دن تک'

#### (99)

ترجمہ صاف ہے لیکن زبان میں ایک جذت بھی کی گئی ہے۔ '' کہ' (کاف بیانیہ) کے بعد ''تو'' (حرف جزا، حرف شخصیص) کہیں کسی نے کسی تحریر میں نہیں دیکھا ہوگا۔ اگر بیر نہ ہوتا تو ترجمہ نہایت صاف اور رواں ہوتا، لیکن ایک لفظ ''تو'' بہتے دریا میں بڑی چتان کی طرح فصاحت اور روانی میں خلل انداز ہور ہا ہے۔ امام احمد رضا نے اس کا ترجمہ اس طرح کیا تھا:

''فرمایا تو اُن میں ہے جن کو اُس معلوم وقت کے دن تک مہلت ہے' آیت <u>۳۹</u>: اس آیت کے ایک بہت چھوٹے سے جنے کا ترجمہ علّا مہ محود ا<sup>لح</sup>ن ماحب نے اس طرح کیا ہے:

· · اور راه سته کمودول گا ان سب کو ·

'' کھودوں گا'' سے ایسا معلوم ہورہا ہے جیسے کوئی زمین یا رائے سے مٹن یا کھیت کو کھودنے کا ارادہ خاہر کر رہا ہے۔ ایسے الفاظ جن سے کسی کم پڑھے لکھے کو دوسرے معنی کا دحوکا ہو کم از کم قرآن کریم کے ترجے میں استعال کرنے مناسب نہیں۔ امام

احمد مناسة التحجوبة سيصصح كاترجمه اسطرح املاكرايا: <sup>د </sup> اور **میر در میں اُن** سب کو سبے راہ کر دوں گا'' **آ بت ۸۵** : علّا مديمود الحسن مساحب سنة ترجمد فرمايا: <sup>•</sup>اور قیامت بینک آنے والی ۔۔۔۔ سو کنارہ کر اچھی طرح کنارہ' • • کناره کراچی طرح کناره • کونظر میں رکھیے اور امام احمد رضا کا بیرتر جمیہ ملاحظہ فرمايية: "اور ب شک قیامت آنے والی ہے تو تم الچمی طرح در گذر کرد" **آ مت ۸۸**: علّامه معاصب اس طرح ترجمه ارقام فرماتے میں: "اور جمکا اسینے باز وایمان والوں کے واسطے"

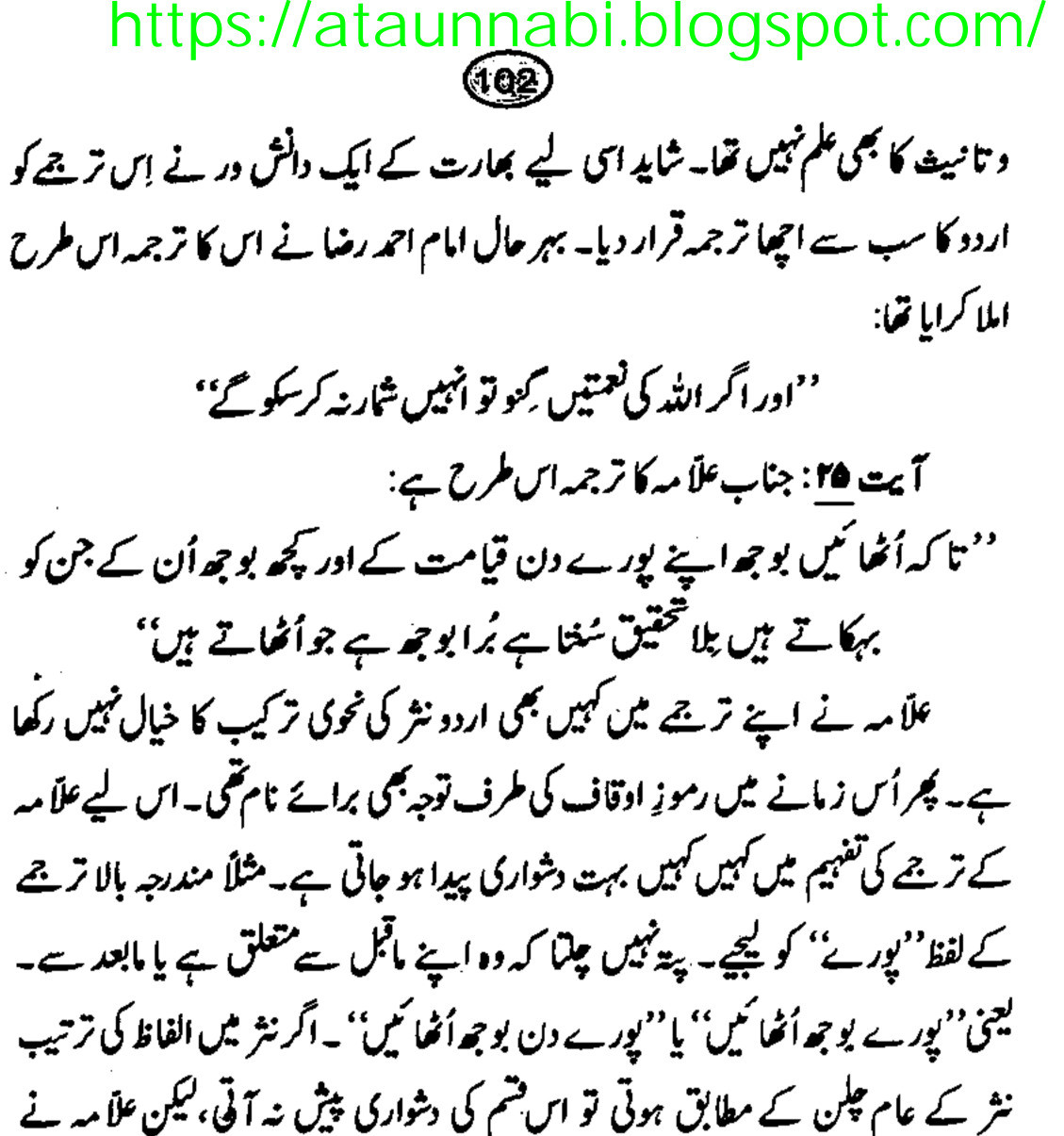
https://ataunnabi.blogspot.com/ (100)*بیتر* بی الفاظ کالفظی ترجمہ ہے درنہ اردو میں ''باز و جھکانے'' کا کوئی مطلب نہیں -4-امام احمد رضانے اس کا ترجمہ اس طرح فرمایا ہے: ''اور مسلمانوں کو اپنے رحمت کے پروں میں لے لو' آيت ۹۹: جناب علامه كاترجمه بيرب: ''اور بندگی کیے جااپنے زب کی جب تک آئے تیرے پا*س یقی*نی بات' امام احمد رمنانے اس کا ترجمہ یوں املا کرایا : ''اور مرتے دم تک اینے رب کی عبادت میں رہو' ان سورتوں کے تراجم کا مطالعہ فغیر نے این دیگر معروفیات کے سبب بہت عجلت میں کیا ہے۔ سرسری نظر ڈالنے پر سورۂ الحجر میں کہیں بھی علّامہ کا پیندیدہ فعل متعدی المتعدى نظر نبي آيا۔ أس يرفغير كو جرت ہے۔ اميد ہے كەتغيرى حاشي ميں مردر آيا ہوگا۔ فقیر کو اس کا مطالعہ کرنے کی تو فیق نہیں ہوئی۔

۲۱۔ **سور ڈ نجل** آیت ۸: علام محود الحن صاحب کا ترجمہ بیرے: ''اور کھوڑے پیدا کیے اور فچڑیں اور گدھے کہ اُن پر سوار ہواور زینت کے لیے اور پیدا کرتا ہے جوتم نہیں جانے'' اردو تواعد کا ایک کلّیہ ہے کہ مؤنث اسا کی جمعیں ہی بی ن (یں) بڑ ما کر بنائی جاتى بين مذكر كي نبيس جيسے "آنكم" مؤنث بوتو إس كى جمع "آنكمين" ، هوكى اليكن "باتم" مذكر ب تو إس كى جمع " بالمين" " نبي موكى - اس طرح " كتاب" مؤنث ب إس لي اس کی جمع '' کتابین' آتی ہے لیکن '' گلاب' اور '' کیاب' مذکر ہیں، اس کے ان کی

جمعیں ''گلابیں'' اور'' کہابیں'' نہیں آئیں۔ لفظ''و کان' مؤنٹ ہے اِس لیے اِس کی جع ''دکانیں'' بنی ہیں؛ مگر مکان مذکر ہے اس لیے اس کی جع '' مکانیں' نہیں آتی۔ اِس سے معلوم ہوا کہ علاّ مدمحمود الحسن صاحب'' چُرَ'' کو مؤنٹ تسلیم کرتے ہیں، تہمی تو انہوں نے اس کی جع ''چُر یں'' لکمی جب کہ حال یہ ہے کہ اس حقیر فقیر کے پاس اردو لغات کی جو تعور ٹی بہت کتابیں ہیں سب میں ''چُرَ'' کو مذکر لکھا ہے اور منتی امیر مینائی کے شاگر دجلیل حسن جلیل نے تذکیر و تا نیٹ کی ہی ایک لغت مرتب کی، جس میں سات کے ہزار الفاظ کی تذکیر و تا نیٹ درج ہونے کا دعویٰ کیا گیا ہے۔ اس میں بھی چُر کو مذکر ، بی لکھا ہے۔ ل اب اس کو علاً مہ کی قواعدِ زبان سے نا واقفیت کہہ لیجے یا اردو زبان پر اپنی مرضی کے قاعد نے تعویٰ کی ناکام کوشش۔ اہام احمد رضا نے اس کا ترجمہ اس طرح تحریکر ایا: '' اور گھوڑ ہے اور گھ جس کہ آن پر سوار ہواور زینت کے لیے اور وہ پیدا کرے گا جس کی تمہیں خبر نہیں''

**آیت ۱۸**:علآمه صاحب کا عجیب وغریب ترجمه ملاحظه فرمایی<sup>:</sup> " اگر شار کرواللہ کی نعمتوں کو نہ یورا کر سکو گے اُن کو' بات اللہ کی نعمتوں کو شار کرنے کی تھی۔ خدا جانے یورا کرنے کی بات کہاں سے آگئی۔ پورا کرنا اُس موقع پر بولا جاتا ہے جب کچھ کمی ہو (ادر اللہ کی نعمتوں کی کمی نہیں) یا اُس موقع پر بولا جاتا ہے جب گنتی کے نتیج میں کمی داقع ہو رہی ہو۔ (یہ بات بھی یہاں نہیں ہے) واضح ہو کہ '' اُن' کا مشار الیہ 'شار' نہیں ہوسکتا۔ اس کیے کہ'' اُن' جمع ہے اور''شار'' داحد ادر اگر ایسا ہے تو ماننا پڑے گا کہ جناب علّا مہ کو تذکیر ل ديكي "تذكيروتانية" مرتبه جليل حسن جليل؛ ناشر مكتبه جامعه لميثية دبلي طبع ثاني ستمبر ١٩٩٩ء صفحه በሮሮሮ **Click For More Books** 

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

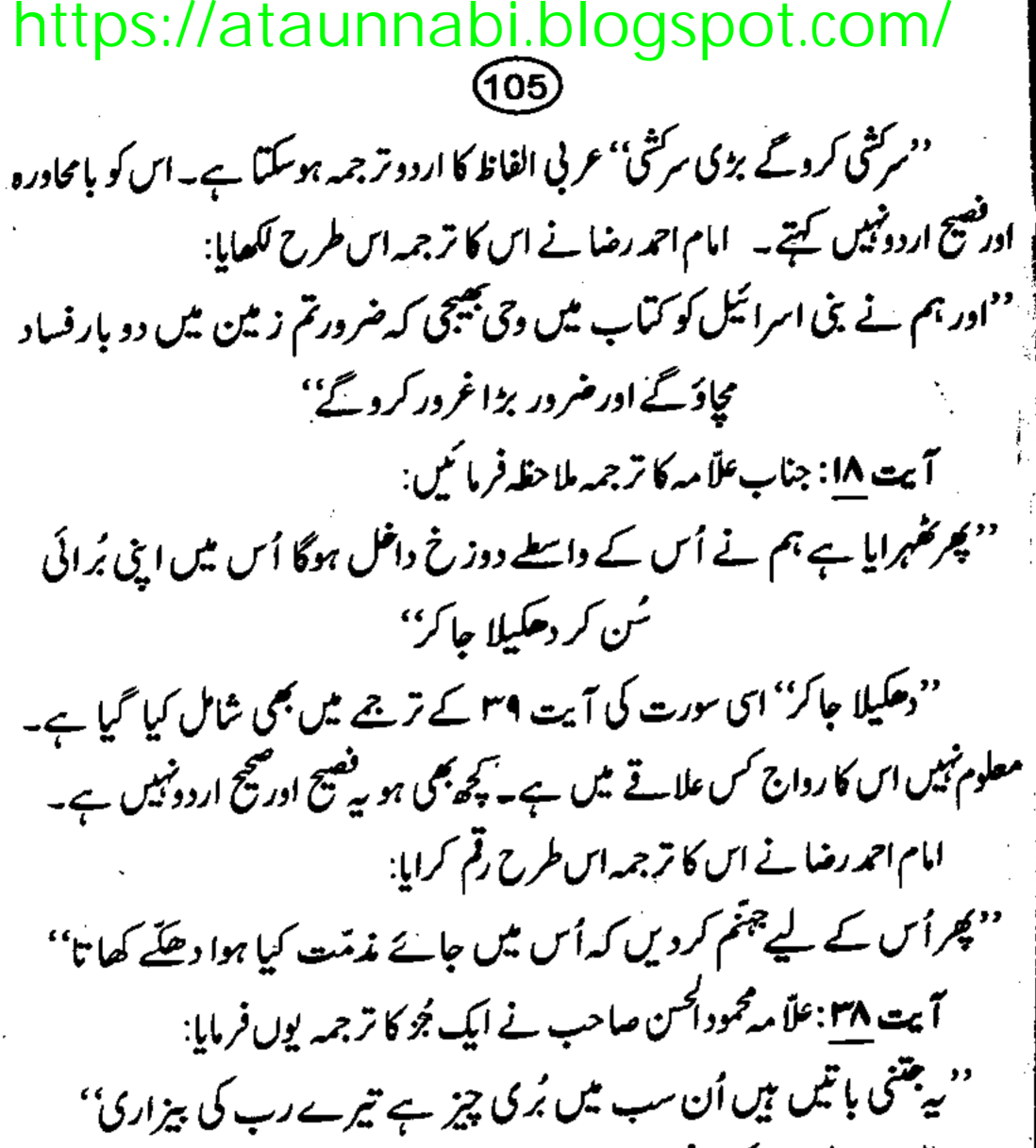


یورے قرآن کے ترجے میں اس کو اہمیت نہیں دی۔ امام احمد رضانے اس کاتر جمہ اس طرح فرمايا: · · کہ قیامت کے دن اپنے بوجھ پورے اُٹھا کمیں ادر چھ بوجھ اُن کے جنہیں این جہالت سے گمراہ کرتے ہیں سُن لو کیا ہی بُرا بوجھ اُٹھاتے ہیں'' آیت ۵۴: جناب علّامہ نے اس کا ترجمہ ارقام قرمایا: ''پھر جب کھول دیتا ہے تختی تم سے اُسی وقت ایک فرقہ تم میں سے اپنے رب کے ساتھ لگتا ہے شریک بتانے' ''بختی کھول دیتا ہے'' خدا جانے بر صغیر کے س جنسے کی اردد ہے۔ حقیر فقیر صابر

https://ataunnabi.blogspot.com/ این محدود علم کے سبب اس بارے میں پھونیں جانتا۔ امام احمد رضانے اس کا ترجمہ فی الغور اس طرح تحرير كرايا: · 'پجر جب وہتم سے بُرائی ٹال دیتا ہے تو تم میں ایک گروہ اپنے رب کا شريك تغبران لكتاب اس ترجے کو پڑھنے کے بعد معلوم ہوا کہ علاً مہ محمود اکھن نے جو ''تختی کھول دینا'' لکھا تھا اُس کا مطلب ''مصیبت دور کر دینا'' ہے۔ اس ترجے کو پڑھے بغیر فقیر بھی جناب علامہ کے ترجے کا مطلب نہیں سمجھ سکا۔ حالانکہ ترجمہ اردد میں ہے اور یہ فقیر حقیر سمجمی چھراردد جانتا ہے۔ **آیت ۲۹**: علّا مدمیاحب کا ترجمہ ملاحظہ فرمایتے: ''پھرکھا ہرطرح کے میودں سے پھرچل راہوں میں اپنے رب کی ماف یڑے میں ترجمه مبهم ہے گرعلامہ شبیر احمد عثانی کا تغییری حاشیہ پڑھ کر کچھ بات سمجھ میں آتی۔''ماف پڑے ہیں'' کا مطلب ہے''رائستے صاف پڑے ہیں'' اور بی شہد کی مکھیوں سے فرمایا گیا ہے؛ کیکن جناب علامہ نے ترجے میں اس سے پہلے لفظ ''راہول'' استعال کیا ہے۔''راو'' مؤنٹ ہے اس لیے آخری فقرہ اس طرح ہونا چاہے تھا۔ 'صاف پڑی ہیں'۔ سوال پر اہوتا ہے کہ جناب علامہ نے آخری فقرہ اس طرح کیوں لکھا، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ "راہ" مذکر ہے۔ اب تک کے جائزے ے جناب علّامہ کی اُردو دانی کا جو معیار طے ہوا ہے اُس سے تو یہی معلوم ہوتا ہے کہ وه شاید 'راه' کو مذکر بی تجھتے تھے۔ اب امام احمد رضا کا ترجمہ ملاحظہ فرمائے: '' پھر ہرشم کے کچل میں سے کھا اور اپنے رب کی راہیں چل کہ تیرے لیے نرم آسان بين'

آيت ١٠٣: جناب علّامه كاترجمه بيرب: ''اور ہم کوخوب معلوم ہے کہ وہ کہتے ہیں اُس کوتو سِکھلاتا ہے ایک آدمی' اِس ترجع میں اور کوئی بات تو قابلِ ذکر نہیں ہے، کیکن سرسری مطالع کے دوران اس سورت میں اِی آیت کے ترجے میں فعل متعدی المتعدی نظر آیا۔ چلیے علّا مہ کا شوق پورا ہونے کا سامان تو ہوا۔ امام احمد رضاً نے اس کا ترجمہ یوں لکھایا تھا: ·''اور بے شک ہم جانتے ہیں کہ وہ کہتے ہیں بیدتو کوئی آ دمی سکھا تا ہے' آيت ١١١: جناب علاً مدترجمه نگارين: ''اور مت کہوا پنی زبانوں کے جھوٹ بنالینے سے کہ بیرحلال ہے اور بیر ام ہے کہ اللہ پر بہتان باندھو' حقیر فقیر کی مادری زبان اردو ہے اور اردو کے خطے روہیل کھنڈ میں ہی اُس کی زبان کی نشو دنما ہوئی ہے۔ اردو کے عظیم اور صاحب طرز ادیوں کو بھی پڑھا ہے؛ کیکن ''زبانوں کے جھوٹ بنالینے سے' فقرے سے علامہ کی کیا مراد ہے بیہیں سمجھ سکا۔ اس

طرح کے لایعنی ترجے علامہ نے دیگر مقامات بربھی کیے ہیں۔ امام احمد صابے اس کا ترجمه اس طرح رقم كرايا: '' اور نہ کہو اُسے جو تمہاری زیانیں جھوٹ بیان کرتی ہیں۔ یہ حلال ہے اور ب<u>ہ</u> حرام ہے کہ اللہ برجھوٹ باندھو' ےا۔ **سورۂ بینی اسرائیل** آیت ۲: علام محود الحن صاحب نے اس طرح ترجمہ فرمایا: ''اور صاف کہہ سُنایا ہم نے بنی اسرائیل کو کتاب میں کہتم خرابی کرو گے ملک میں دویار اور سرکشی کروگے بڑی سرکشی''

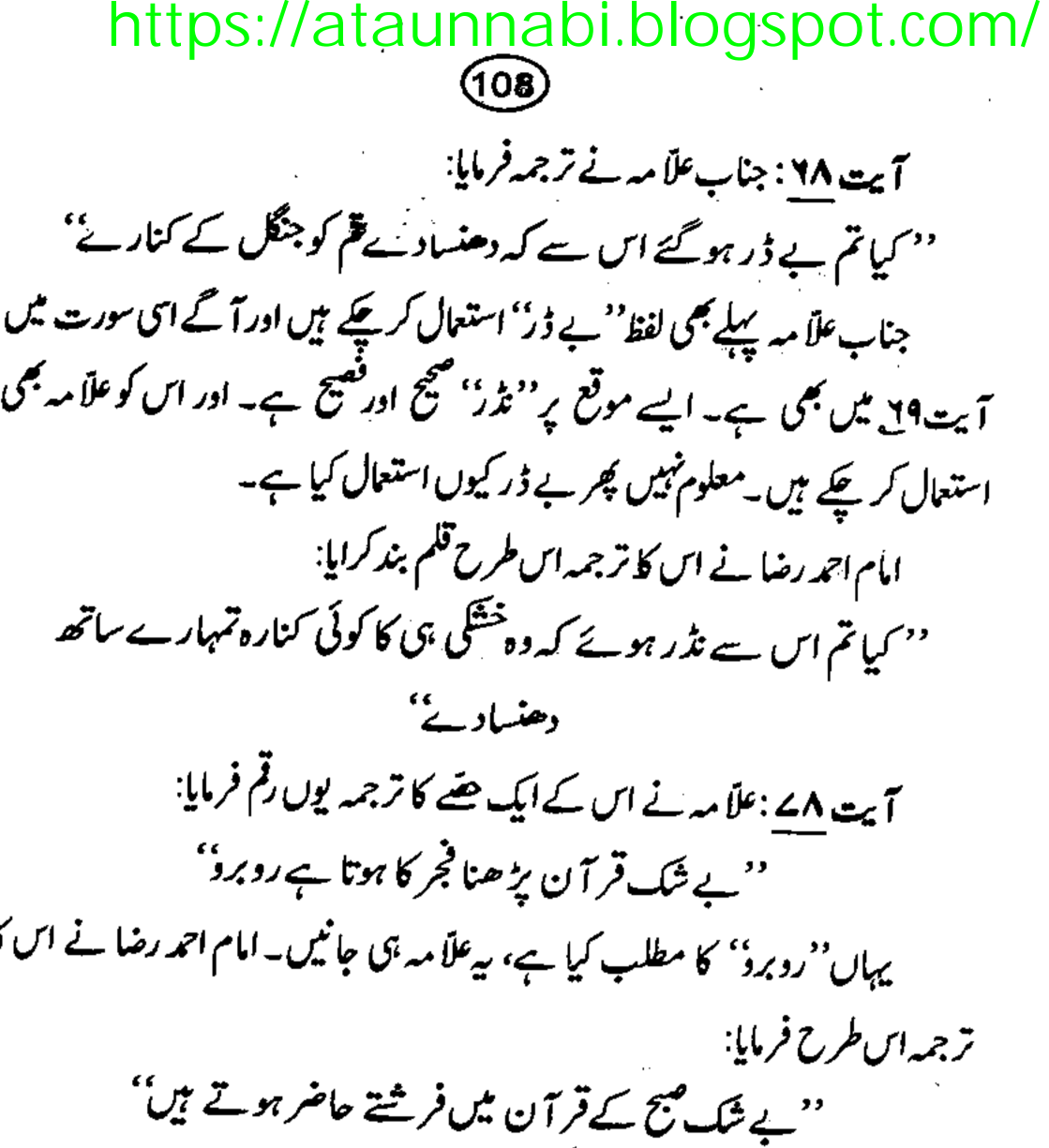


الله رب العزت کی خوشی یا تاراضی (دونوں جب اس نے منسوب ہیں تو) کو بُرا مضانے اتنے ہی جسے کا ترجمہ یوں تحریر کرایا: "بیجو چھ گزراان میں کی بُری بات تیرے رب کو ناپند ہے' **آیت ۵۱:** جناب علّا مدنے اس طرح ترجمہ فرمایا: یوں کہ پکاروجن کوتم شخصتے ہوسوائے اُس کے سو وہ اختیار نہیں رکھتے کہ کھول دیں تکلیف کوتم سے اور نہ بدل دین' " تکلیف کو کھولنا" خدا جانے کس زبان اور کس علاقے کا روز مرّ ہ ہے۔ بی<sub>ہ</sub> اردو

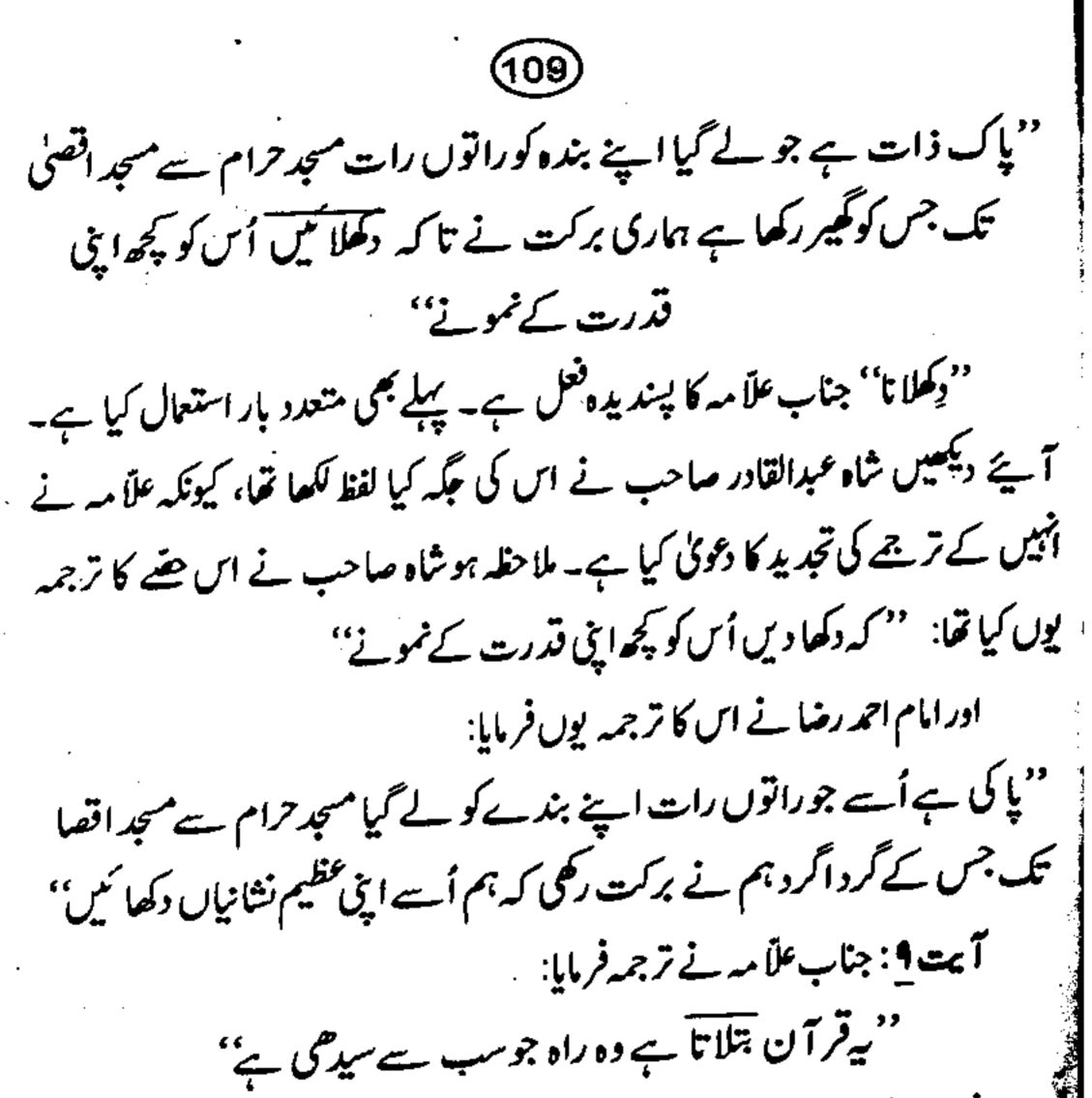
https://ataunnabi.blogspot.com/ (106)تونہیں ہے۔ فقرہ''اور نہ بدل دیں'' بھی پچھ داملح نہیں ہے۔ امام احمہ رضائے یوں ترجمة قلم بندكرايا: • • تم فرمادَ پکارد انہیں جن کو اللہ کے سوا گمان کرتے ہوتو<sup>۔</sup> وہ اختیار نہیں رکھتے تم سے تکلیف دور کرنے اور نہ پھیر دینے کا'' ترجمہ پڑھنے کے ساتھ ہی آیت کا مغہوم ردشن ہوگیا۔ اس خوبی کو''بلاغت' کہتے ہیں اور بیہ کنز الایمان کی **المارمو**یں خوبی ہے۔ **آیت <u>۱۰</u> : اس آیت کے کمل ترجے کونقل کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے؛ کیکز** آیت بڑی ہونے کے سبب دونوں ترجموں کا فرق پوری طرح دامنے نہیں ہو سکے گا اس ليے ايك ايك فقر \_ كا موازنہ ديا جا رہا ہے: ترجمه امام احمد رضا ترجمه علامه محمودالحسن اور جب ہم نے تم ہے فرما دیا کہ سب اور جب کہہ دیا ہم نے جمع سے کہ تیرے لوگ تمہارے رب کے قابو میں ہیں رب نے تھیر لیا ہے لوگوں کو اور ہم نے نہ کیا وہ دکھا واجو تمہیں دکھایا تھا اور وہ دکھلاوا جو تجھ کو دکھلایا ہم نے مرلوگوں کی آ زمایش کو سو جانچنے کولوگوں کے اور ایسے ہی وہ درخت جس پر پھنکار ہے اور وہ پیز جس پر قرآن میں لعنت ہے اور ہم انہیں ڈراتے ہیں تو انہیں نہیر قرآن میں اور ہم اُن کو ڈراتے ہیں تو اُن کو زیادہ ہو ہو تک سر کرش ہوتی ہے بڑی شرارت دونوں ترجے ایک دوسرے کے سامنے درج میں کمی تبسرے کی ضرورت نہیں ایک فقرے میں علّا مہ نے فعل متعدی المتعدی (دکھلایا) کے حاصل مصدر دِکھلاوا کا ج

https://ataunnabi.blogspot.com/ استعال کیا ہے۔ (اگر چہ علاً مہ شبیر احمد عثانی بھی اس کے بہت شائق ہیں گر یہاں تغییری حامث میں نہ جانے اُن سے کیے چوک ہوگئی کہ دکھادے ہی لکھا ہے) اس صحصح كاشاه عبدالقادر عليه الرحمه كاترجمه لكودينا بعمى مناسب معلوم موتاب تاكه معلوم ہوجائے کہ علآمہ نے جو تعرّف فرمایا ہے وہ درست ہے یا بے جا۔ شاہ معاحب نے اس متنے کا ترجمہ اس طرح کیا تھا: · 'اور دہ دکھاوا جو بچھ کو دکھایا ہم نے سو جانچنے کولوگوں کے ' **آیت <u>۱۲</u> : جناب علّا مدنے اس طرح ترجمہ فرمایا**: · · کہنے لگا بھلا دیکھ تو بیٹن جس کو تونے مجھ سے بڑھا دیا اگر تو مجھ کو ڈھیل د یوے قیامت کے دن تک تو میں اُس کی اولا د کو ڈانٹی دے لوں گرتھوڑے سے' · ' ڈانٹی دے لینے' کا جواب تہیں۔ المام احردضا كاترجمه بديب: <sup>م</sup>بولا دیکھوتو جو بیرتونے بھی سے معزز رکھا اگر تونے بچھے قیامت تک مہلت دی

تو منرور میں اس کی اولا د کو پیں ڈالوں گا'' اس کا نام ب بلاغت ۔ **آیت ۱۳** : حضرت علّا مه کالا جواب ترجمه ملاحظه فرمایئے ،تحریر فرماتے ہیں : · · اور تحبرالے أن ميں جس كوتو تحبر اسك ابني آواز اسے · " محجرانا" فعل متعدى تهين ب ادر اس كا متعدى موتاً تمى تهين ب ايس موقع المحمرا بهت میں مبتلا کرنا'' آتا ہے۔ پھر اس پر بس نہیں دو جگہ اس آیت شریفہ کے المصح میں آگیا۔ آئے چل کر آیت نمبر ۲۷ کے ترجے میں بھی ہے آئے۔ یہ استعال المسح بی نمبی غلابمی ہے۔ امام احمد رضانے اس کا ترجمہ اس طرح املا کرایا: ''اور ڈگا دے ان میں سے جس پر قدرت یا بے اپنی آ داز سے'



کہنے کی ضرورت نہیں کہ دضاحت قابل داد ہے۔ **آیت 24** : علّامہ کا ترجمہ ملاحظہ فرما ئیں۔ رقم طراز ہیں : · · سچھرات جا گتا رہ قرآن کے ساتھ بیہ زیادتی ہے تیرے لیے' · 'زیادتی · ' ظلم کا مرادف لفظ ہے۔علّا مہ اس کو پہلے بھی استعال کر چکے ہیں۔ امام احدرضا كاترجمه بدي : ''اور رات کے پچھ جتھے میں جنجد کرویہ خاص تمہارے لیے زیادہ ہے' اب إس سوره ميں فعل متعدى المتعدى كى مثاليس بھى ملاحظہ فرما ليجيے۔ آيت ا: جناب علامه ترجمه نگارين:



شاہ عبدالقادر مباحب نے اس کا ترجمہ اس طرح کیا تھا: '' بيقرآن بتاتا بوه راه جوسب سے سيرهي' "بتاتا" علامه کومتروک لکایا کسی اور وجد سے پسند نہیں آیا۔ لہذا اُس کی جگہ انہوں " بتلاتا" للحكر شاد مساحب في اصلاح كردى- امام احد رضائي يول ترجمه رقم كرايا تحا: "بے شک بی قرآن وہ راہ دکھا تا<sub>ن</sub>ے جو سب سے سیدھی ہے' **آیت ۳۷:** حضرت علّامہ کا ترجمہ اس طرح ہے: المحداكر ہوتے أس كے ساتھ اور حاكم جيسايد بتلاتے ہيں تو نكالے صاحب تحرش کی طرف راہ' جناب علامہ نے جس مجکہ بتلاتے تحریر فرمایا ہے ومان کر شاہ میا دے۔ ز Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

(110)"بتات "كماتما- أن كاترجمه بيرب: · · · ہہا گر ہوتے اُس کے ساتھ اور حاکم جیسا سے بتاتے میں تو نکالیے تخت کے صاحب کی طرف راہ' اور امام احمد رضائے یون ترجمہ املا کرایا: ''تم فرماؤ اگر اس کے ساتھ اور خدا ہوتے جیسا بیہ بکتے ہیں جب تو وہ عرش کے مالک کی طرف کوئی راہ ڈھونڈ نکالیے' ''جیہا یہ بلتے ہیں'' کا جواب نہیں۔ بلاغت کی اِس سے عمدہ مثال مشکل ۔ یلے گی۔ **آیت ۵۴**: حضرت علآمہ نے یوں ترجمہ تحریر فرمایا تھا: ''اور جس کوراہ د کھلاتے اللہ وہی ہے راہ پانے والا' شاہ صاحب نے اس کا ترجمہ اس طرح عطا فرمایا تھا: <sup>د</sup> اور جس کو بھاد ہے اللہ وہی ہے سوجھا''

بے شک شاہ صاحب کے ترجے میں متروک الفاظ نتے گمر اس کا مطلب ہ نہیں ہے کہ متعدی المتعدی فعل کو گلے کا ہار بنالیا جائے۔ امام احمد رضانے یوں ترجمہ فر ''اور عصے اللہ راہ دے دہی راہ یر ہے' بیہ ہے خالص اردو کا روز مز ہ ۔ سجان اللہ۔ ۸۱. **سور دُ کمانت** ۲ میں ۲: علاّ مدمحودالحسن صاحب کا ترجمہ ہی ہے: <sup>دو</sup>سوکہیں **تو کمونٹ ڈالے گااپی جان** کو اُن کے پیچھے اگر وہ نہ مانیں کے ا<sup>۲</sup> مايت كو ويجتا ويجتا كر''

(11)امام احدرضان يول ترجمه رقم كرايا: · ' تو کہیں تم اپنی جان پر کھیل جاؤ کے ان کے پیچھے اگر وہ اس بات پرایمان نہ لائیں عم سے' **آیت ۲۸**: علامه محودانخس مساحب کا ترجمه ملاحظه فرما نیس: ''اور رو کے رکھانینے آپ کو اُن کے ساتھ جو پکارتے ہیں اپنے رب کو من اور شام طالب ہیں اُس کے منصر کے اور نہ دوڑیں تیری آنکھیں اُن کو چھوڑ کر تلاش میں رونق زندگانی دنیا کی' اس ترجیح میں''طالب ہیں اُس کے منصر کے' اور''ردنق زندگانی دنیا کی'' کو و بن میں رکھیں اور امام احمد رضا کا ترجمہ دیکھیں: ''اورا پی جان أن سے مانوس رکھو جو منج وشام اينے رب کو يکارتے ہيں اُس کی رضا ما ہے اور تمہاری آئکمیں انہیں چھوڑ کر اور پر نہ پڑیں۔ کیاتم دنیا ک زندگی کا سنگار جا ہو گے'

ددنوں ترجموں کو باربار پڑھیے اور فیصلہ شیجیے کہ خسن ، تاثیر اور ردانی کس ترجے بی بی اور سے ترجع کا حق ادا کیا ہے۔ **آیت ۳۳**: جناب علّامہ نے اس طرح ترجمہ فرمایا: ''اور مِلا اُس کو پھل پھر بولا اپنے ساتھی سے جب باتیں کرنے لگا اُس سے · میرے پاس زیادہ ہے تھو سے مال اور آبرو کے لوگ' اس ترج میں تین باتیں قابل ذکر ہیں۔ پہلی تو یہ کہ 'بولا این ساتھی سے ایب باتیں کرنے لگا اس سے 'فقرے میں'' باتیں کرنے لگا اس سے ' محرق کا ہے۔ مرى يد "مير ياس زياده ب مال اور آبرو ي لوك" فقر ي من فعل" ب مال م معلق ب اور "آبرد کول" سے بھی۔ ایک بچہ می دانف ب کداردی تعل

(112)"بے ' دامد کے لیے آتا ہے اور" آبرد کے لوگ ' جمع ہے۔ (دامد کے میغوں کے پوند جمع کے ساتھ علامہ اپنی تحریروں میں لگاتے ہی رہتے ہیں۔) تیسری بات سے ک علاّ میہ نے '' آبرو کے لوگ'' ترجمہ کیا ہے جو نامانوں سا معلوم ہوتا ہے۔ امام احمد رم نے اس فقرے کا ترجمہ کیا تھا: · 'اور آ دمیوں کا زیادہ زور رکھتا ہوں' علامہ شبیر احمہ عثانی نے ترجمہ کنزالا یمان سے بعد میں تغییری حاشیہ لکھا تھا انہوں نے جگہ جگہ ترجمہ کنزالایمان سے بغیر حوالوں کے استفادہ کیا ہے۔ اس آیں *کے تغییری حامیے میں رقم طراز ہیں*: <sup>دولی</sup>نی مال و دولت اور جتھا میرے یا *س*تجھ سے کہیں زائد ہے' یہاں علامہ نے '' آبرو کے لوگ' کا ذکر نہیں کیا۔ امام احمہ رمنانے اس آیت ترجمه في البديبه اس طرح املا كرايا تغا: <sup>د °</sup> اور وہ پچل رکھتا تھا تو اپنے ساتھی سے بولا اور وہ اُس سے رد ویدل <sup>کر</sup>

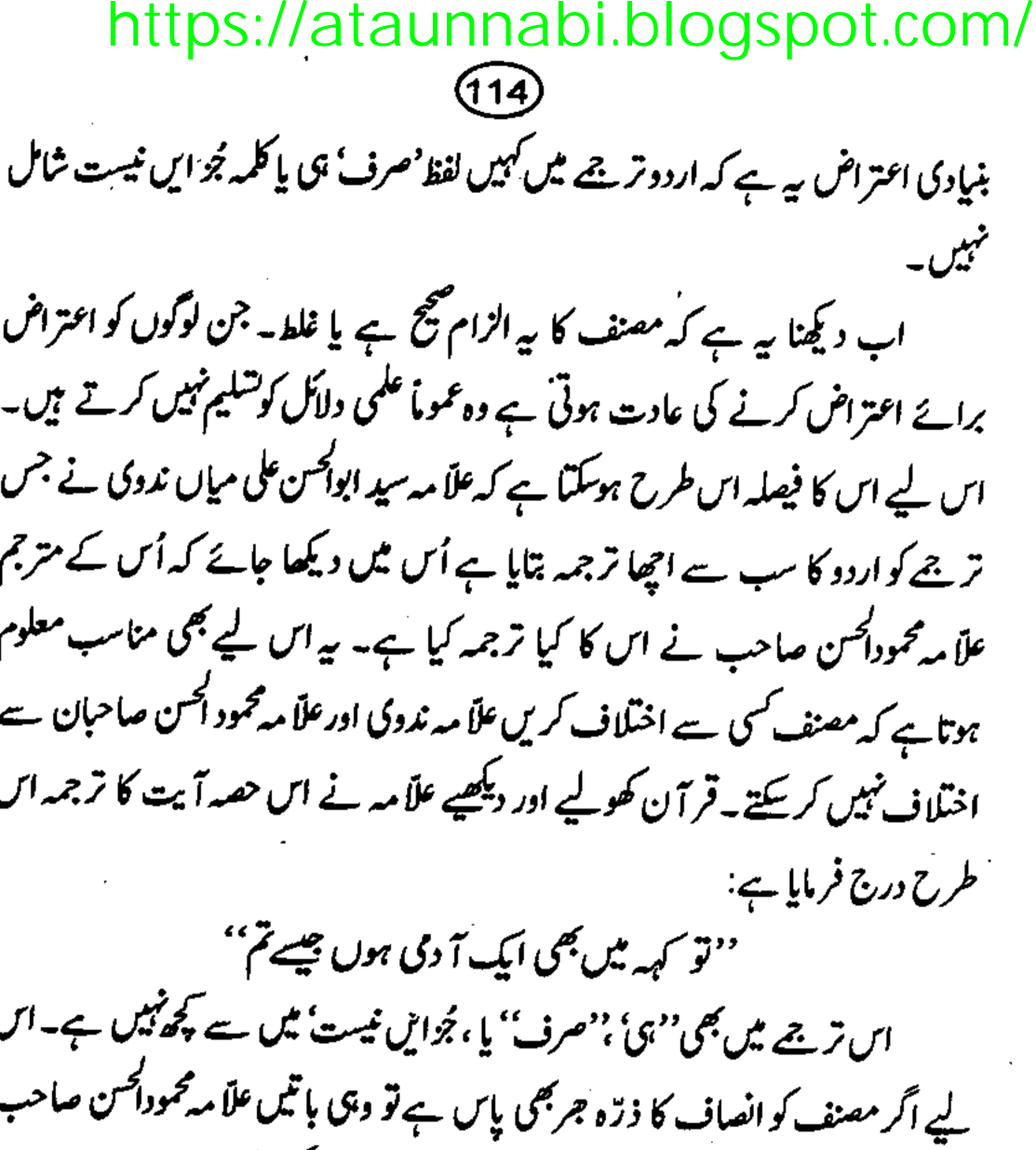
تھا میں بتجھ سے مال میں زیادہ ہوں اور آ دمیوں کا زیادہ زور رکھتا ہوں' · ' اُس سے رد و بدل کرتا تھا'' لیتن بحث وتنجیص ہوتی رہتی تھی' ( دونوں کے مابین **آیت ۵۲:** جناب علّا مدترجمه نگاریں: <sup>د ،</sup> اور جس دن فرمائے گا کہ پکارومیرے شریکوں کو جن کوتم مانتے تھے۔ پھر پکاریں گے سو وہ جواب نہ دیں گے اُن کو اور کردیں گے ہم اُن کے اور اُن یے بیچ مرنے کی جگہ' '' اُن کے اور اُن کے بچ'' نے عبارت کو کہیں کا نہ رکھا۔ یہ بھی تو نہیں ہوسکتا اِن میں سے ایک اِن (الف کمور)اشارہ قریبیہ ہو اور دوسرا اُن (الف مضموم، اشا ہو۔ اس لیے کہ دونوں میں سے کوئی تھی کلام کے وقت قریب نہیں تھا۔ لا

دونوں حجکہ اُن (الف مضموم) ہی ہے۔ اس سے عبارت مجروح ہوگئی۔ اس کے علاوہ '' ''مرنے کی حجکہ' کا مطلب سجھنے کے لیے مغزز نی کرتے رہے۔ پچھ مجھ میں آنے والا نہیں ہے۔ امام احمد رضانے یوں ترجمہ عطا فرمایا:

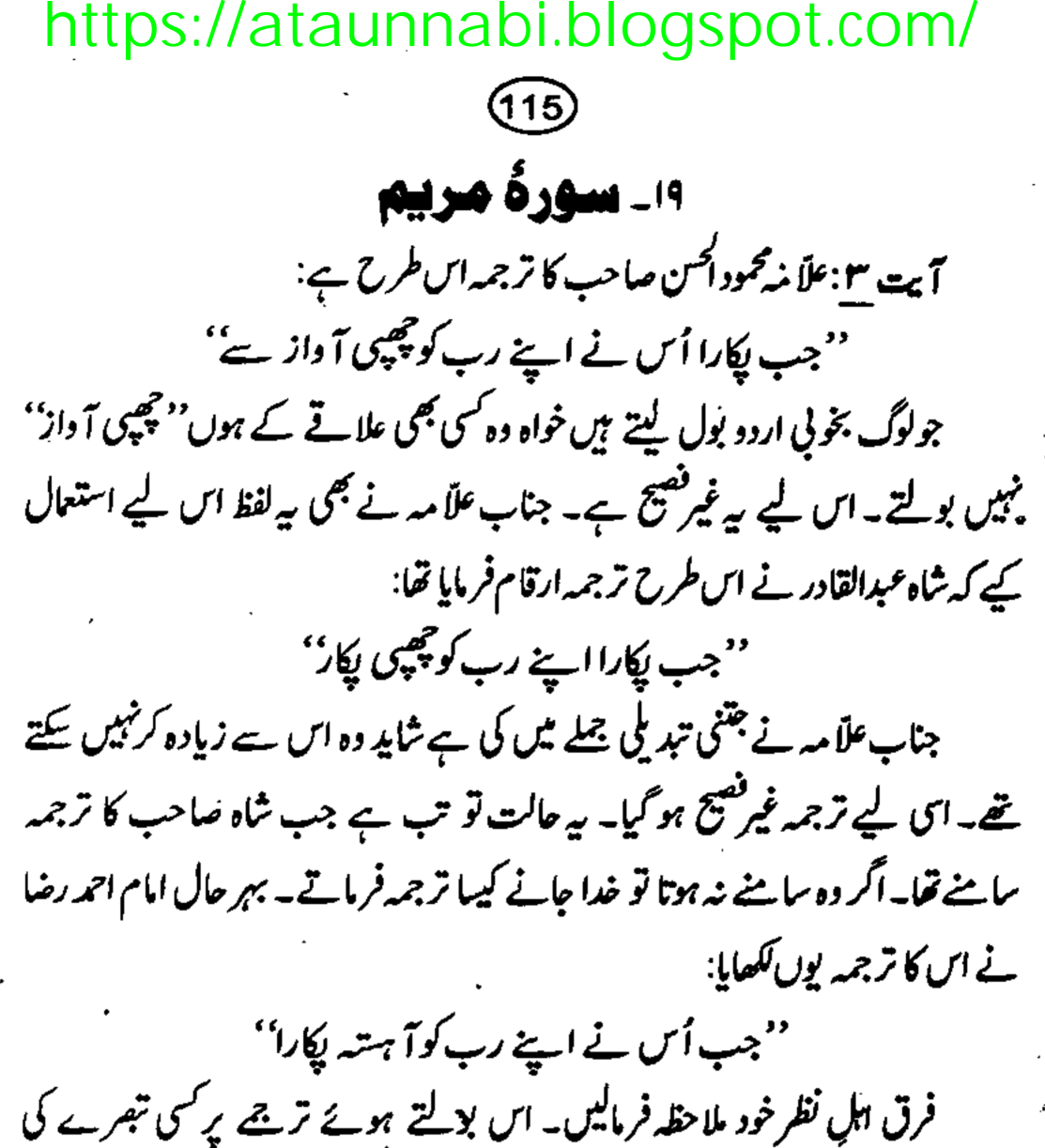
''اورجس دن فرمائے گا کہ پکارد میرے شریکوں کو جوتم گمان کرتے تھے تو انہیں پکاریں گے وہ انہیں جواب نہ دیں گے اور ہم اُن کے درمیان ایک ہلاکت کا میدان کردیں گے'

آیت کا مغہوم اور مطلب آئینے کی طرح صاف ہو گیا۔ اس کو کہتے ہیں ترجمہ **نگاری۔** 

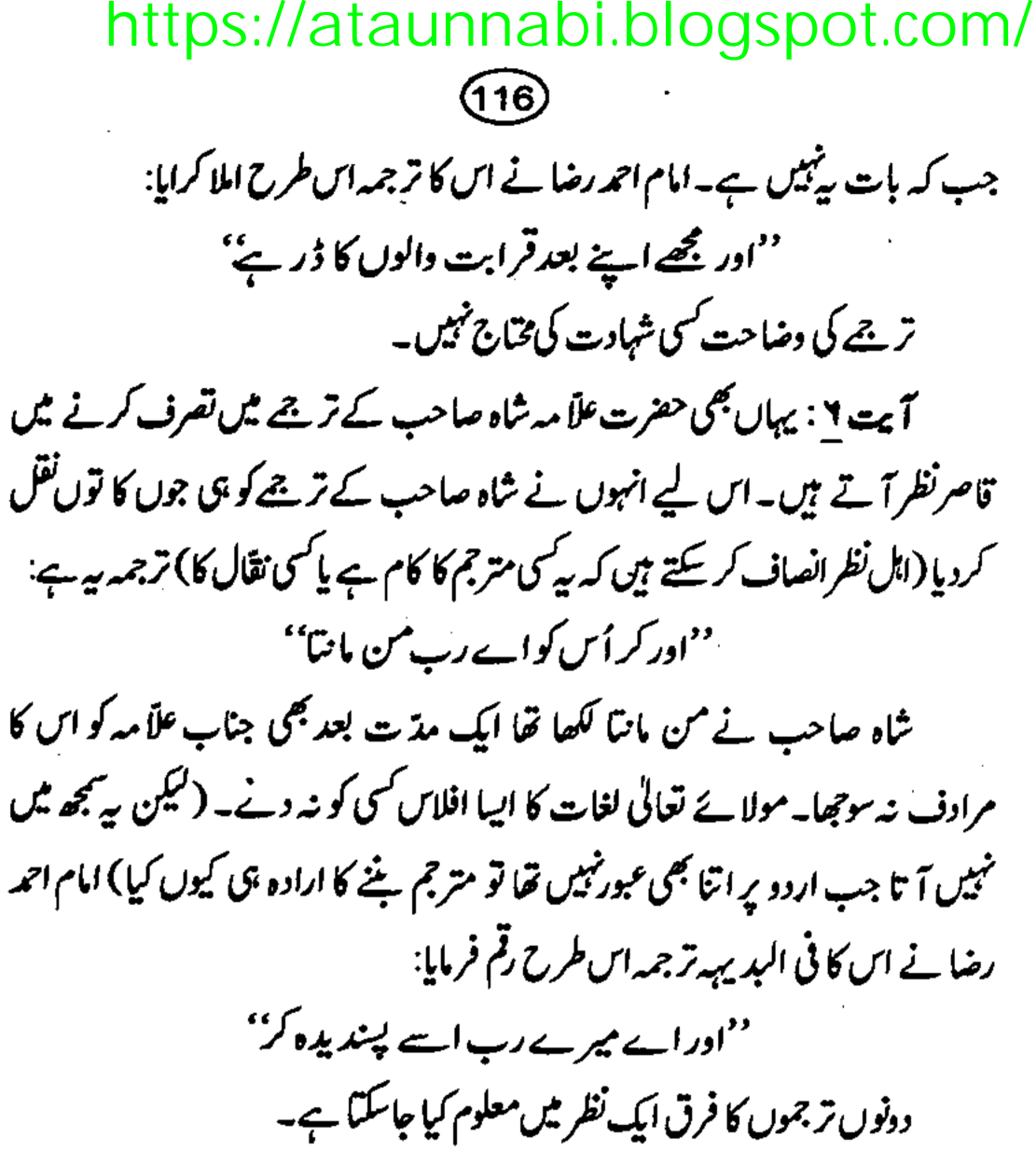
**آیت ۱۰۳**: حضرت علّامه کا ترجمه اس طرح ب: "تو کہہ ہم بتائیں تم کوکن کا کیا ہوا گیا بہت اکارت کسی حرف کی تکرار اگر سلیقے سے کی جائے تو صوبی دل آ دیزی پیدا ہو کتی ہے۔ کمین اس ترجی میں حرف''ک'' کی تکرار کانوں کو مکروہ معلوم ہورہی ہے۔ امام احمد رضا في اس كا ترجمه يون املا كراما تعا: ۔ • • تم فرماؤ کیا ہم تمہیں بتادیں کہ سب سے بڑھ کر ناقص عمل <sup>کر</sup>ن کے ہیں ' **آیت • اا**: اس آیت کے ایک بڑوکا ترجمہ امام احمد رضا نے یوں رقم فرمایا تھا: <sup>••</sup> تم فرمادُ ظاہر صورت بشری میں تو میں تم جیسا ہوں'' اس پر 'فاضل بربلوی کامش' کے مصنف چراغ یا ہیں ادر کلمہ حصر اِنسما کا ترجمہ محور دینے کا الزام لگاتے ہوئے رقم طراز میں: " يهال مح مولوى احمد رضا إنسعا كاترجمه كما مح اور بيترجمه كيا: "تم فرماؤ ظاہر صورت بشر میں توتم جیسا ہوں'۔ (صفحہ ۱۲) مصنف نے یہاں ترجمہ تقل کرنے میں صحت کا خیال نہیں رکھا۔ اس پر اُن کا



کے بارے میں بھی لکھیں۔ جو امام احمد رضا کے بارے میں لکھ چکے ہیں۔ ہے بارے میں بھی لکھیں۔ جو امام احمد رضا کے بارے میں لکھ چکے ہیں۔ ہ خر میں فعل متعدی المععدی کے استعال کی بھی ایک مثال ملاحظہ فر مالیجی: ہ اور دکھلا دیں ہم دوزخ اس دن کا فروں کو سامنے' شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ نے اس کا ترجمہ اس طرح فر مایا تھا: '' اور دکھا دیں ہم دوزخ اس دن کا فروں کو سامنے' امام احمد رضا نے اس کا ترجمہ اس طرح فر مایا تھا: '' اور دکھا دیں ہم دوزخ اس دن کا فروں کو سامنے'



حاجت تہیں۔ **آیت ۵**: حغرت علّامہ نے شاہ عبدالقادر صاحب کے ترجے کو جوں کا توں نقل كر ديا۔ اس ميں وہ كى لفظ كى تبديلى بھى نہ كر سكے۔ كيوں؟ بيدوہى جانيں۔ بہرحال ترجمہ یہ ہے: "اور میں ڈرتا ہوں بھائی بندوں سے اپنے پیچھے" ایک عام قاری کے لیے سی محصنا دشوار ہے کہ اس ترجے میں لفظ '' اپنے'' '' محالی ہندون' سے متعلق ہے یا'' پیچھے' سے یا دونوں سے (جب کہ تیسری صورت ممکن بھی ہو تو غلط ہوگی) پھر لفظ'' پیچھے' سے ایک عام قاربی یہی شمچھے گا کہ پیٹھ پیچھے یا غیبت میں۔



تیت ۱۹ : اس آیت کا ترجمہ امام احمد رضائے یوں لکھایا تھا: ۲ ، بولا میں تیرے رب کا بھیجا ہوا ہوں کہ میں بخصے ایک ستھرا بیٹا دوں' ۲ نواضل بریلوی کا مشن' کے مصنف نے اس ترجمہ چھوڑ دیا، لکھتے ہیں۔ پہلا اعتراض تو یہ ہے کہ امام احمد رضائے ' اِنَّمَا'' کا ترجمہ چھوڑ دیا، لکھتے ہیں: ۲ ، مولوی احمد رضا کو ثابت کرنا تھا کہ جرئیل بیٹا دیتے ہیں۔ عیلی علیہ السلام جریل بخش ہیں، اولیاء اللہ بیٹا دیتے ہیں۔ جب کہ اِنَّمَا ترف کو تاک کے اس کے اس کی تقلیمان کے تقلیمان کے تقلیمان کے تقلیمان کا ترجمہ چھوڑ دیا، کل میں کا ترجہ تو ہوں کہ میں تقلیمان کے تقلیمان کا ترجمہ تو تو ہے ہے کہ امام احمد رضائے ' اِنَّمَا'' کا ترجمہ چھوڑ دیا، کل میں اسلام تو اس باطل وشرکیہ عقید نے پرکاری ضرب لگ رہی تھی۔ اسے جڑ سے ہی صاف کیا جا رہا تو اس باطل وشرکیہ عقید نے ایک ترجمہ چھوڑ دیا۔' (ص ۱۳۱۲)

https://ataunnabi.blogspot.com/ اگرامام احمد رضانے حرف حصر و تاکید' اِنْمَا'' کا ترجمہ چھوڑ کر کسی شرکیہ عقیدے کا دفاع کیا تو واقعی بیہ بہت بُرا ہوا؟ کیکن انصاف کا تقاضا ہے ہے کہ اس اصول یا قاعدے یا ضابطے یا جوبھی کہیے کو درست مانا جائے تو اس کا حصار اتنا ننگ نہ ہو کہ امام احمہ رضا کو ہی خطا دار مانا جائے اگر کسی اور نے ایسا کیا ہوتو اس کو بھی اس خانے میں رکھا جائے۔امید ہے کہ فقیر کی اس بات سے کسی انصاف پند کو اختلاف نہ ہوگا۔ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس آیت کا ترجمہ دوسرے مترجمین قر آن نے کیا لکھا ہے ہیمی دیکھا جائے۔ چلیے پہلے علاّ مہ اشرقعلی تھانوی صاحب کے ترجے سے استفادہ كرتے يں - انہوں نے اس كاريتر جمد كيا ہے: ''فرشتے نے کہا کہ میں تمہارے رب کا بھیجا ہوا (فرشتہ) ہوں تا کہ تم کوایک پاکیزہ لڑکا دوں۔'' (ناشر فرید بک ڈیو، د تی۔ ۲) ملاحظہ فرمائیے تعانوی صاحب نے بھی کلمہ حصر وتا کید' اِنَّمَا'' کا ترجمہ چھوڑ دیا۔ اب اگر ہمت ہے تو مصنف وہی باتیں تھانوی صاحب کے بارے میں لکھ دیں جو امام احمد رضا کے بارے میں کھی ہیں اور اگرنہیں لکھ سکتے تو آئندہ پچھ لکھنے سے توبہ کرلیں۔

مصنف کے نزدیک اتنے معتر حوالے کے بعد اب کمی دوسرے ترجے کو دیکھنے کی حاجت نہیں رہ جاتی۔ ان دونوں مترجمین نے ' اِنْسَمَا'' کا ترجمہ چھوڑا پانہیں اگر چھوڑا تو کیوں چھوڑا اگر ذراغور کرلیا جائے تو خود تمجی میں آجائے گا۔ مصنف کا دوسرا اعتراض بیہ ہے کہ اس ترجے میں امام احمد رضائے حضرت جریل عليه السلام اور جناب مريم كي شان ميں صحيح الفاظ كا استعال نہيں كيا يحرير فرماتے ہيں: "" میں قدر مہذب ترجمہ ہے، قربان جائے کیونکہ جناب حضور پر نور تھے اس لي آب كوس ب كه جريل ومريم عليها السلام كو "بولا و بولى "كهيس " (ص ١٢٣) **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اس آیت کے ترجے میں حضرت جبریل علیہ السلام کے لیے جو لفظ ''بولا'' لکھ گیا ہے اس کے غلط یا نا مناسب ہونے کا کوئی سوال نہیں۔ شرط غور دفکر اور انصاف کی ہے مگر ان چیزوں سے مصنف کو شاید بَر ہے۔ بیہ لفظ ایک معصوم کے بارے میں غلط کیوں نہیں ہے اس بارے میں آ گے عرض کیا جائے گا، کیکن بات گھوم پھر کر پھر وہیر آتی ہے کہ اگر امام احمد رضا کا فرشتے کے بارے میں''بولا'' لکھنا غلط ہے تو بیہ پیان دوسروں کے لیے بھی ہونا چاہیے۔''میٹھا میٹھا ہی جپ کڑوا کڑوا آخ تھو' انصاف نہیں چونکہ مصنف کو بیرترجمہ گستاخانہ معلوم ہوتا ہے اس لیے ان کی خاطر ہم دیکھیر گے کہ اس موقع پر دوسرے مترجمین قرآن کیا ترجمہ عنایت فرماتے ہیں۔ سب ت پہلے ایک ہندوستانی دانشور کے قول کے مطابق اردو کے سب سے اچھے ترجے (ا علّا مدمحود الحن ) يرايك نظر ڈالتے ہيں: وہ بولا ہم کوتم سے ڈرمعلوم ہوتا ہے۔ (سورہ الحجر آیت ۵۲) بولا کیا خوشخبری سناتے ہو مجھ کو جب پہنچ چکا مجھ کو بڑھایا۔ (سورہ الحجر آیت ۵۴) بولا اورکون آس توڑے اپنے رب کی رحمت سے۔ (سورہ الحجر آیت ۵۷) بولا پھر کیامہم ہے تمہاری اے اللہ کے بھیجے ہوؤ۔ (سورہ الحجر آیت ۵۷) جاروں جگہ 'بولا'' کا لفظ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے لیے استعال ہوا ہے ا ملاحظه فرمايية: بولاتم لوگ ہوادیرے۔ (سورہ الحجر آیت ۲۲) بولا بیہ حاضر ہیں میری بیٹیاں اگرتم کو کرنا ہے۔ (سورہ الحجر آیت اے) دونوں جگہ 'بولا'' حضرت لوط علیہ السلام کے لیے استعال ہوا ہے۔ بولا کہ تو جان چکا ہے کہ بیہ چیزیں کسی نے نہیں اتاریں مگر آسان و زمین ۔ مالک نے ۔ (سورہ بنی اسرائیل آیت ۱۰۲)

https://ataunnabi.blogspot.com/ (119) مویٰ بولا کیا تونے مار ڈالی ایک جان ستھری۔ (سورۂ کہف آیت ۲۷) دونوں آیتوں میں''بولا حضرت موٹیٰ علیہ السلام کے لیے استعال ہوا ہے بلکہ دوسری آیت میں تو نام بھی مذکور ہے۔اور ملاحظہ ہو: بولی محصکور حمن کی پناہ بچھ سے اگر ہے تو ڈررکھنے والا۔ (سورہُ مریم آیت ۱۸) بولی کہاں سے ہوگا میر لڑکا اور چھوانہیں مجھ کو آ دمی نے۔ (سورہُ مریم آیت ۲۰) ہولی کسی طرح میں مرچکتی اس سے پہلے اور ہو جاتی بھولی بسری۔ (سورهٔ مریم آیت ۲۳) ان نتیوں آیات میں ''بولی'' حضرت مریم علیہا السلام کے لیے لکھا گیا ہے۔ بیہ حوالے بغیر کسی خاص تلاش کے نقل کر دیے گئے ہیں اگر سجس کیا جائے تو ایسے تراجم کے جمع کرنے سے بلا مبالغہ ایک کتاب تیار ہو کتی ہے۔ جب اردو کے سب کے اچھتر جے (بقول شخصے) میں ہمیں مطلوبہ موادمل گیا تو اب کسی دیگر تر جے کو د یکھنے کی حاجت نہیں رہی۔ اب انصاف بیر کہتا ہے کہ مصنف، علّا مہمود الحن صاحب کو امام احمر رضا کے مقابل مي كم از كم ١٠٠ ثنا خطا دار تشهرا كمي - أس الي كه أيك بار" بولا" الع على الرقم سیکروں بار''بولا''اور''بولی''استعال کرنے کی مثالیں علّا مہ کے ترجے میں موجود ہیں۔ درجن بحر پیش بھی کر دی گئی ہیں۔ ہے ہمت؟ یا باتیں ہی باتیں ہی؟ معصوم شخصیات کے لیے ''بولا'' اور ''بولی'' کا استعال کیوں غلط نہیں ہے۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ بیہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے اور وہ اپنے بتدوں کو''بولا'' فرمائے یا " "بولے 'اور بند یوں کو" بولی' کے یا "بولیں' اس کوسز ادار ہے اور کوئی اس کوٹوک نہیں سکتا اور جن لوگوں کا بیعقیدہ ہو کہ نبی ہوں یا فرشتے سب اللہ تعالیٰ کی شان کے آگے س چهار سے بھی زیادہ ذلیل ہیں ان کوتو اس طرز تکلم پر قطعی اعتراض نہیں ہونا جا ہے۔ **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ (120) علاً ممحود الحسن صاحب في اس كابيترجمه فرمايا تحار ''بولا میں تو بھیجا ہوا ہوں تیرے رب کا کہ دے جاؤں تجھ کو ایک لڑ کا ستھرا۔'' یہ تیر موال مقام ہوا جہاں علامہ نے مصنف ''فاضل ہریکوی کامش'' کے مطابق ایک معصوم کی شان میں قابل اعتراض لفظ''بولا'' استعال کیا ہے، یہاں بی عرض کر دیا بھی مناسب معلوم ہوتا ہے کہ علّا مہ محمود الحن صاحب نے یہاں شاہ عبدالقادر صاحب ترجمہ جوں کا توں نقل کر دیا ہے۔ کوئی تصرف بھی نہیں کیا ہے۔ اب آگے ملاحظ فرمائیں۔ آیت ۳۱: جناب علّامہ نے ترجمہ تحریر فرمایا: ''اور دور ہوجا میرے پاس سے ایک مدّت'' کون کہہ سکتا ہے کہ بیہ جملہ کمل ہے۔لیکن علّا مہ بھی کیا کرتے وہ تو شاہ صاحب کے ترجے میں ہی پھیر بدل کر سکتے تھے اور شاہ صاحب نے بیر جمہ کیا تھا: ''اور مجھ سے دور جا ایک مدّت' امام احدرضات بير جمد الماكرايا: ''اور بھے سے زمانۂ دراز تک بے علاقہ ہو جا۔'' آیت ۴۸: جناب علّا مدکا ترجمه ملاحظه فرمایت: " امید ہے کہ نہ رہوں گا اپنے رب کی بندگی کر کر محروم۔" اس'' کرکز'' کی داد ہر فضیح زبان کو دینی ہوگی۔ واضح ہو کہ شاہ صاحب کے ترجے میں بہ لفظ نہیں تھا۔ انہوں نے ترجمہ کیا تھا: "امید ہے کہ نہ رہوں گا اپنے رب کو پکار کر محروم" '' پکار کر'' کو'' بندگی کرکر'' سے بدل کر جناب علاّ مدنے تربیح کو سد حارا ہے یا بگاڑا ہے اس کا فیصلہ ہر انصاف پند کرسکتا ہے۔ اس کے باد جود اس کو اردو کا سب سے

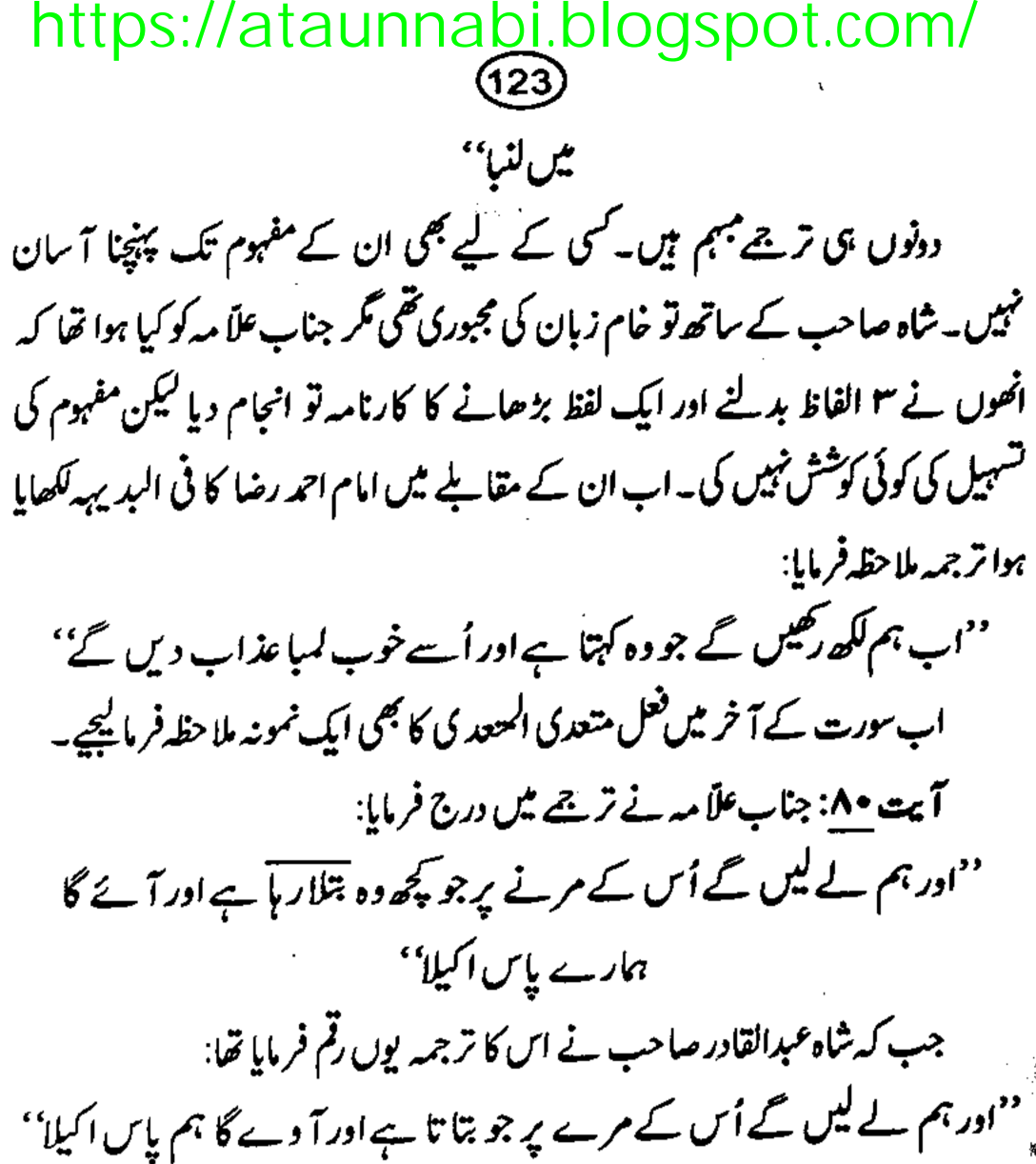
https://ataunnabi.blogspot.com/ اچھا ترجمہ کہنے دالے کی انصاف پندی کوکیا کہا جائے۔ امام احمد رضانے ترجمہ فرمایا۔ "قریب ہے کہ میں اپنے رب کی بندگی سے بد بخت نہ ہوں۔" **آيت <u>۲۵</u>: علّام مح**ود الحن معاحب كا نام نهادتر جمد بيريب: · · کسی کو پہچانتا ہے تو اس کے نام کا'' کون د موٹی کرسکتا ہے کہ وہ اس ترج کے منہوم تک پہنچ گیا ہے۔ دجہ ریکھی کہ شاہ صاحب علیہ الرحمہ کا ترجمہ بھی ایسا ہی مبہم تھا اور اس کی وجہ اردو کی عمر طفولیت رہی ہوگی۔ جناب علّا مہ نے اپنے عہد کے مطابق کسی ترجے کو ڈھالنے پر قادرنہیں تھے البتہ مزيد مبهم بنانے کے فن میں ماہر تھے۔ شاہ صاحب کا ترجمہ پرتھا: · ' کوئی پہچانتا ہے تو اُس کے نام کا'' امام احمد رضانے اس طرح ترجمہ بول کرلکھایا: " کیا اُس کے نام کا دوسرا جانے ہو' سجان الله! مفهوم کو کیسا واضح اور سہل کردیا۔ چنانچہ ''سہولتِ تفہیم'' ترجمہ کنزالایمان کی انیسویں خوبی ہوئی۔

**آیت ۲۹:** حضرت علاً مدکا ترجمہ اس طرح ہے: ''پھر جُدا کرلیں تے ہم ہرایک فرقے میں سے جون سا اُن میں سے سخت ركمتا تقارحن سے اكر'' خط کشیرہ (جون سا) کا جواب نہیں؟ لیکن علامہ بھی بے جارے کیا کرتے، شاہ ساحب نے اس کا ترجمہ اس طرح کیا تھا: پھر جدا کردیں ہے ہم ہرفرتے میں سے جون سا اُن میں سے سخت رکھتا تھا رحمٰن بے اکر'' علامہ نے ایک لفظ بدل دیا اور ایک بڑھادیا۔ اس سے زیادہ وہ اور کر بھی کیا سکتے **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

تھے۔ جناب امام احمد رضا نے جناب علا مہ ہے ۲ ربر س س لیے بیر جمہ الملا کرایا تھا: سی جناب امام احمد رضا نے جناب علا مہ ہے ۲ ربر س س لیے بیر جمہ الملا کرایا تھا: ، ' پھر ہم ہر گروہ سے نکالیں کے جو اُن میں رحمٰن پر سب سے زیادہ بے باک ہوگا'' ، ' پھر ہم کو خوب معلوم ہیں جو بہت قابل ہیں اس میں داخل ہونے ک' تابل کے بجائے اہل یا لائق ہونا چاہیے تھا گر جناب علا مہ تو اردو لغات کے معاطے میں غریب واقع ہوئے تھے۔ وہ شاہ صاحب کے ترجے میں چند الفاظ بد۔ کے ہی اہل تھے۔ شاہ صاحب نے بھی اس موقع پر لفظ'' قابل' ہی لکھا تھا۔ پورا ترجہ

یہ ہے۔ ''بھر ہم کو خوب معلوم میں جو بہت قابل میں اس میں تی شصنے کے' علامہ نے '' بیں'' کو'' ہے' سے بدل دیا اور '' پی شے'' کو'' داخل ہونے'' ۔۔۔ سے زیادہ وہ بے چارے اور کیا کرتے۔ جو کر سکتے تھے کیا۔ کوئی کسر نہیں چھوڑی ؛ کہ جو بس کی بات نہیں تھی اس میں کیا کرتے۔ امام احمد رضا نے اس طرح ترجمہ رقم کر جو بس کی بات نہیں تھی اس میں کیا کرتے۔ امام احمد رضا نے اس طرح ترجمہ رقم کر جو بس کی بات نہیں تھی اس میں کیا کرتے۔ امام احمد رضا نے اس طرح ترجمہ رقم کر جو بس کی بات نہیں تھی اس میں کیا کرتے۔ امام احمد رضا نے اس طرح ترجمہ رقم کر ن پھر ہم خوب جانے میں جو اس آگ میں بھونے کے زیادہ لائق میں ہے ہے صحیح معنوں میں آیت کا اردو ترجمہ ہے ہے۔ جو معنوں میں آیت کا اردو ترجمہ ہے ج اس میں میں کی میں میں کی خود کا نام نہاد ترجمہ ہے ہے: '' سی بیں ہم لکھ رکھیں کے جو وہ کہتا ہے اور بڑھاتے جا میں گے اس کو عذا میں لیا''

اور شاہ صاحب کا ترجمہ ہیہ<sup>ے:</sup> ''یوں نہیں ہم لکھر تھیں سے جو کہتا ہے اور بڑھاتے جاویں گے اس کو عذا Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



شاید علامہ نے اپنے اوپڑید لازم کرلیا تھا کہ شاہ صاحب کے ترجے کی تسہیل ہو یا نہ ہو، اس میں سدھار ہویا نہ ہو، وہ جدید زمانے کے مطابق ہویا نہ ہو گر جہاں بھی موسکے قعل متعدی المتعدی کو ضرور ترجم میں ٹھونس دیا جائے۔معلوم نہیں اس کو دہ کتنا اجما تنجصته تتصيه امام احمد رضا كافي البديم، كيا مواتر جمه بيرب: "اورجو چیزیں کہر ہا ہے اُن کے جمیں وارث ہوں گے اور ہمارے پاس اکیلا آئے گا''

(124) ۲۰\_ سورة ظه **آیت ۸**: علاّ مدمحود الحن صاحب نے اس طرح ترجمہ ارقام فرمایا: ''اللہ ہے جس کے سوا بندگی نہیں کسی کی اُس کے ہیں سب نام خاصے' شاہ عبدالقادر صاحب نے اس کا بیتر جمہ فرمایا تھا: ''اللہ ہے جس کے سوا بندگی نہیں کسی کی اُس کے ہیں سب نام خاصے' ُجناب علّامہ نے ''اُس'' کو''اُی'' سے بدل کر مترجم ہونے کا حق تو ادا کردیا لیکن وہ''خاہے'' کی جگہ کوئی دوسرا لفظ نہیں لا سکے۔ جب کہ اس کا بدلنا ضروری تھا۔ امام احمد رضانے اس کا ترجمہ یوں تحریر کرایا: ''اللہ کہ اُس کے سواکسی کی بندگی نہیں اُس کے ہیں سب اچھے تام' **آیت ۲۹:** جناب علّامہ نے یوں ترجمہ تحریر فرمایا: ''اور دے مجھ کو ایک کام بٹانے والا میرے گھر کا'' كام بناني والا لفظ ' وزير' كا ترجمه ب علامه جابت تو أس جكه ' وزير' يا كوني دوسرالفظ لا سکتے تھے کیونکہ ''کام بٹانے والا'' ''وزیر'' کا متبادل نہیں اور گھر کا کام بٹانے

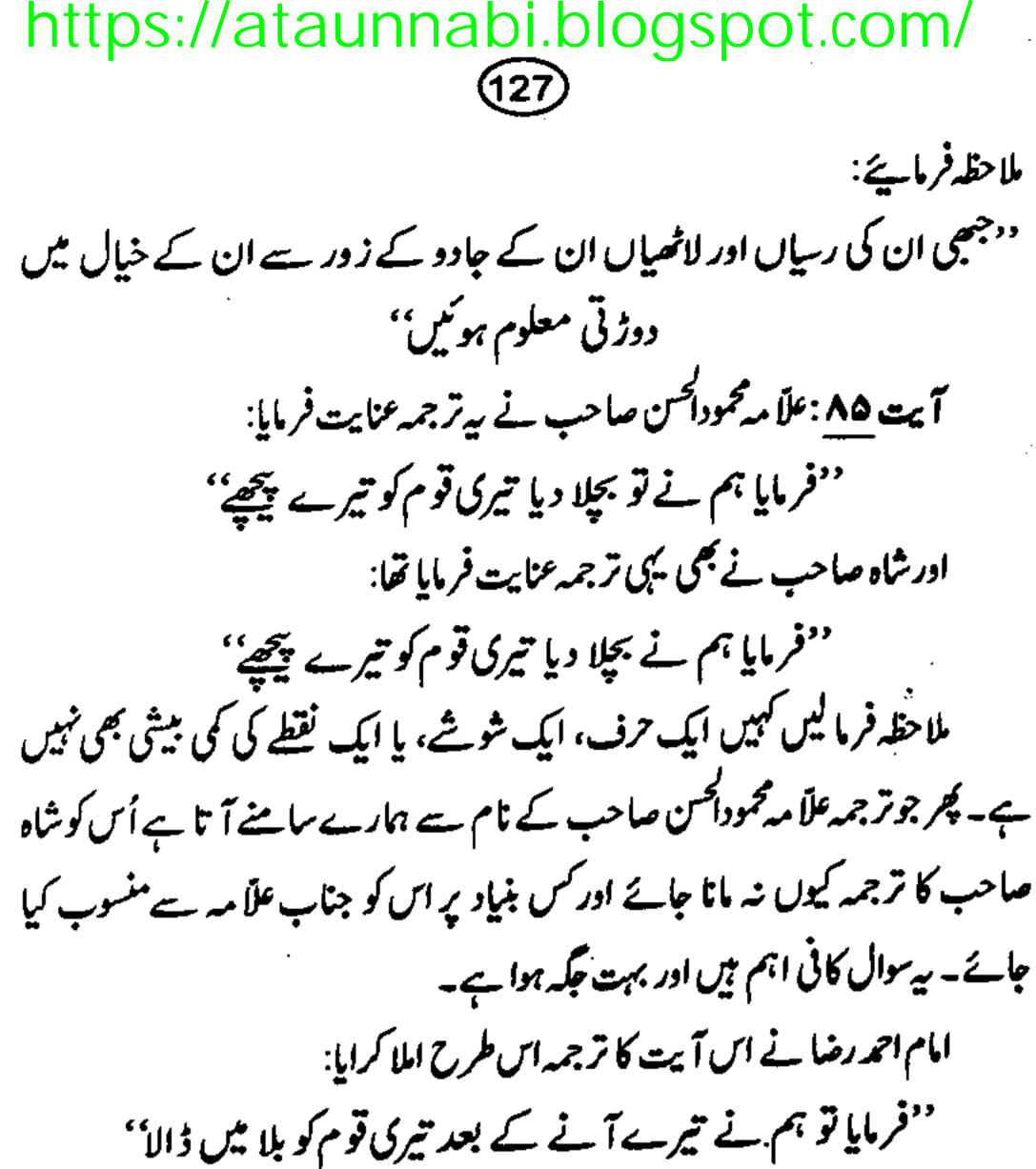
والاتو ہر کز وزیر نہیں کہلائے گا۔ مگر وہ کرتے کیا۔ شاہ عبدالقادر صاحب نے تجمی ''کام بٹانے والا' ہی لکھا تھا۔ (واضح ہو کہ شاہ عبدالقادر صاحب کا ترجمہ بھی یہی ہے۔علّامہ نے ایک لفظ بھی نہیں بدلا ہے) بیر جمہ شاہ صاحب کی حد تک تو زبان کی مجبوری ہی کہا جائے گا؟ لیکن جناب علامہ کا ویسے ہی نقل کر دینا ترجمہ نگاری کے نام پر داغ ہے۔ امام احمدرضا في اس كا ترجمه يون املاكرايا: ''اور میرے لیے میرے تھر والوں میں سے ایک وزیر کر دے' آيت ٢٠ : جناب علامه ترجمه فرمات إن " اور جانچا ہم نے بچھ کو ایک ذرا جانچنا"



شرارت سے پیش آئے'' **آیت ۲۷: علّا مدکا ترجمہ ہ**ے: "اور سلامتی ہو اُس کی جو مان کے راہ کی بات" شادعبدالقادر صاحب كاترجمه بيقا: <sup>"</sup> اور سلامتی ہواس کی جو مانے راہ کی بات' علامہ نے 'مانے' کو''مان کے 'سے بدل کرتر جے کاحق ادا کر دیا، کیکن ''راہ کی این کی وضاحت دہ بھی نہ کر سکے جب کہ بیام زیادہ ضروری تھا۔ اب ایک عام الک کو "راہ کی بات" کا مفہوم جاننے کے لیے لغت کی مدد کینی بڑے گی۔ امام احمد رضا الما ترجمه اسطرح املا كرايا:

''اور سلامتی أے جو ہدایت کی پیروی کرے' **آیت ۲۳** : علّا مدمحمود اکھن صاحب آیت کا ترجمہ یوں فرماتے ہیں : · 'اور جيت گيا آج جو غالب ربا'' اس ترجے کو پڑھنے کے بعد ''جیت جانے'' اور ''غالب رہنے' کے فرق کی وضاحت کون کرے گا۔ ایک عام قارمی کے لیے تو دونوں میں کوئی فرق نہیں۔ شاہ عبدالقادر صاحب کا ترجمہ (جس کو جناب علامہ نے کمپیلی بنا دیا) اس سے تہتر ہے انہوں نے لکھا تھا: · 'اور جيت گيا آج جواو پرربا'' امام احمد رضا نے اردوخواں مسلمانوں کو بیتر جمہ عنایت فرمایا: · · اور آج مراد کو پہنچا جو غالب رہا'' **آیت ۲۱ : جناب علّا مدکا کیا ہوا ترجمہ ملاحظہ فرمایئے :** <sup>وہ ت</sup>بھی اُن کی رسیاں اور لاٹھیاں اُس کے خیال میں آئیں اُن کے جادو سے

که دوژ ربی بین' شاہ عبدالقادر صاحب نے بیر جمہ تحر<u>م فرمایا</u> تھا: ، <sup>و</sup> بتہی ان کی رسیاں اور لاٹھیاں اس کے خیال میں آئیں ان کے جادو سے که دوژتی میں' جناب علّامہ نے شاہ صاحب کے ترجے کی اصلاح کا بیڑی اُٹھایا تھا تو اظہام تھا کہ وہ مشکل الفاظ کو آ سان کریں سے اور متروک لفظوں کو رائج لفظوں سے بدل سے، مکر دیگر آیات سے تراجم کی طرح اس میں بھی '' دوڑ رہی'' کو'' دوڑتی'' سے بدل حق ترجمہ نگاری ادا کردیا۔ عبارت کی نہتری کی کوئی کوشش نہیں کی گی۔ (ممکن سے بات أن تح بوتے ہے باہر ہو) سہر حال امام احمد رضا كا فورى طور ير لكھايا ہواتر **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



آیت ۹۳: جناب علامہ کا ترجمہ ملاحظہ فرما میں: " بولا اے میری مال کے جنے نہ پکڑ میری داڑھی اور نہ سر' " میری مال کے جنے' کی فصاحت پر غور فرما یے اور داد دیجیے۔ ساتھ ہی وجہ میں جان کیچے کہ شاہ عبدالقادر صاحب نے ای طرح لکھا تھا۔ ہوسکتا ہے ان کے عہد میں یہ معیوب نہ رہا ہو۔لیکن کیا جناب علامہ اس متروک فقر کو اپنے عہد کے مطابق مانے پر قادر نہیں تھے۔ بیرتو خدا ہی جانے؟ لیکن اس محفول کے ذہنی دیوالیے پن پرتو ہر کہ ماف پند کو رونا آتے گا جس کو لوگ دانشور کہتے تھے اور جو اس ترجے کو اردو کا سب مانے پر تا تھا۔ ہم حال امام احمد رضا نے اس کا ترجمہ اس طرح اطا کرایا:

https://ataunnabi.blogspot.com/ (128) '' کہا اے میرے ماں جائے نہ میری داڑھی پکڑ داور نہ میرے سرکے بال' آیت ۲۵: علّامه تحودانحن صاحب نے ترجمہ عنایت فرمایا: · 'اور دیکھانے معبود کوجس پرتمام دن تو معتکف رہتا تھا' امام احدرضا كاترجمه بديه: ''اورائیے اُس معبود کو دیکھ جس کے سامنے تو دن بھر آسن مارے رہا'' زبان، روز مرہ اور فصاحت کے لحاظ سے دونوں ترجموں کا فرق ایک نظر میں معلوم ہو جاتا ہے۔ **آیت <u>۹۸</u> : علّامہ محودالحن صاحب کے مترجم قرآن کریم میں ترجمہ اس طرح** درج ہے: ''تہارا معبود تو دہی اللہ ہے جس کے سِواکسی کی بندگی نہیں سب چیز ساگنی ہے اُس کے علم میں' اسلوب بیان کی بنا پر بیہ تیجہ نکالا جاسکتا ہے کہ اللہ رب العزت کاعلم تو پہلے سے موجودتھا، مکر بہت سی چیزیں بعد میں اس کے علم میں سائیں۔ اس سے اللہ رب العزت کے علم کے حادث ہونے کا شبہہ پیدا ہوتا ہے۔ چونکہ ایسے تک الفاظ شاہ عبدالقادر صاحب نے بھی لکھے تیکے کر دہ ان کے عہد کی زبان کی مجبوری تھی۔علامہ محود الحن صاحب نے تو امام احمد رضا سے بھی بعد میں ترجمہ تیار کیا مگر جناب علامہ یا تو اس نکتے کو تمجی نہیں پائے یا پھر اس کو درست کرنے کی کوئی کوشش نہیں گی۔ امام احمد رضا جناب علامه سے يہلے بيترجمة لم بندكرا حكے تھے: <sup>ور</sup> تمہارا معبود تو وہی اللہ ہے جس کے سوائسی کی بندگی نہیں۔ ہر چیز کو اُس کا علم محيط ہے' شاید جناب علامہ کے مغسر علامہ شبیر احمد عثانی میا حب کو بھی علامہ کی اس کوتا بھ

# الال المراس ہوا اور غالباً ان کوتر جمہ کنز الایمان سے استفادہ کرنے کا موقع بھی مل گیا اس لیے حاشے میں انہوں نے یوں لیپا پوتی کی: ''جس کا لا محدود علم ذرّہ ذرّہ کو محیط ہے' ''اور ہم نے دی بتھ کو اپنے پاس سے پڑھنے کی کتاب'' کتاب تو پڑھنے کے لیے ہی ہوتی ہے۔ پڑھنے کے سوا اس کا دوسرا مقصد اور ہو کتماب تو پڑھنے کے لیے ہی ہوتی ہے۔ پڑھنے کے سوا اس کا دوسرا مقصد اور ہو

ہی کیا ہوا معلوم ہوتا ہے۔ اس میں انہوں نے شاید شاہ عبدالقادر صاحب سے استفادہ نہیں کیا۔ اس لیے اور بڑی ٹھوکر کھائی۔ شاہ صاحب کا ترجمہ ہیہ ہے:

- ''اورہم نے دیا تجھ کواپنے پاس سے ایک پڑھنا'' ادرامام احمد رضانے اس طرح ترجمہ تحریر کرایا:
- ·'اورہم نے تم کواپنے پاس سے ایک ذکر عطا فرمایا''

زبان کی صفائی اور روانی دونوں چیزیں قابل دید ادر قابل داد ہیں۔ آیت ۱۰۸: جناب علّامہ نے ترجمہ فرمایا: "اور دب جائیں گی آ دازیں رحمٰن کے ڈر سے چرتو نہ سنے گا مگر تھس تھسی آ داز کم کم آ داز کیا ادر کمبی ہوتی ہے فقیر اس سے لاعلم ہے۔ دوسروں سے پوچھا سمجم پینه نہیں چلا۔ لغات کی ورق کردانی کی سمجم معلوم نہ ہوا۔ شاہ عبدالقادر صاحب کا ترجمه ديكما تو اس مي تمس تحسي آدازلكما ديكما- ايك غير معتزَّلغت (فيروز اللغات) میں دیکھی تکھی کرتا'' کے تحت '' کانا پھوی کرنا'' لکھا دیکھا۔ کہاں میں لفظ ''کروڑا'' پر اعتراض کرنے والے۔ وہ چند لغات میں موجود تو المناج-" بيكس كمسى آواز" سم معتراخت مي مل كاركونى ب سراغ دين والا؟ امام **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ (130) احد رضاية اس كاترجمه اس طرح عطا فرمايا: ''اور سب آوازیں رحمٰن کے حضور پہت ہو کر رہ جائیں گی تو تو نہ سنے گا گر بهت آ مستد آ داز **آیت ۲۷**ا: جناب علامہ نے بغیر کمی ہیشی کے شاہ صاحب کے ترجے سے اس طرح ترجمه فقل فرمایا: '' پھر تونے اُن کو بھلا دیا اور اس طرح آج بچھ کو بھلا دیں گے' قاری کو اختیار ہے کہ اس ترجے کو شاہ صاحب کا سمجھے یا علّا مہ کا کیکن پہ خیال ضرور رکھے کہ شاہ صاحب کے زمانے میں زبان کی ایسی نزاکتوں پرغورنہیں کیا جاسکتا تھا۔ اس میں نزاکت کی بات ہے ہے کہ اللہ تعالیٰ بھول چوک اور نسیاں وغیرہ سے پاک ہے۔ پھراس کے بارے میں تھلا دینے کی بات کرنا یا کہنا بڑی جسارت ہے۔ امام احمہ رضاف يون في البديبية ترجمه املاكرايا: ''تونے انہیں بھلا دیا اور ایسے ہی آج تیری کوئی خبر نہ لے گا''

سجان الله قدرت زبان کا کیا ہی عمدہ نمونہ ہے۔ اس کو اس ترجع کی بیسویں خوبى شارسيجير اب ضيافت طبع كي خاطرايك نمونه فعل متعدى المتعدى كالجمي ملاحظه فرما یچ آيت ١٢٣: جناب علّامد كاترجمد ب: '' پھر جو چلا میری بتلانی راہ برسونہ وہ بہکے گا اور نہ وہ تکلیف میں بڑے گا'' شاہ عبدالقادر صاحب کے ترجی (جس کی صحت کے لیے علامہ نے قلم اُٹھایا تھا) میں لفظ" بتلائی" نہیں تھا۔ان کا ترجمہ اس طرح ہے: ''پھر جو چلا میری بتائی راہ پر نہ وہ بہکے گا اور نہ وہ تکلیف میں پڑے گا'' جناب علامه في "بتائي" كو "بتلائي" سي بدل الح الرولي لفظنيس بدلا وي

https://ataunnabi.blogspot.com/ ان کی نظر میں ''بتائی'' غیر صبح ، متردک اور ''بتلائی'' فصبح تھا۔ اس لیے کہ وہ ترجے کے نام پر متروک اور غیر صبح الفاظ کو رائج اور صبح الفاظ میں بدلنے کے لیے ہی مترجم بنے کو آمادہ ہوئے تھے۔ کیا کہا جائے ایک سمجھ ایسی تمیز کو یعقل جیران ہوتی ہے۔ امام احمد مضانے اس کا ترجمہ اس طرح لکھایا: ""توجوميري مدايت كاپيرو ہوا وہ نہ بہكے نہ بر بخت ہو<sup>"</sup> ۲۱۔ **سورۂ انبیاء** ا **آیت<u>ا</u>: علامه محود الحن صاحب ترجمه ارقام فرماتے میں:** ''نز دیک آگیا لوگوں کے اُن کے حساب کا وقت اور وہ بے خبر ٹلار ہے ہیں' · مصدر ' ثلاتا' علامہ نے پہلے بھی استعال کیا ہے۔ اس کی نشان دہی کی جا چکی ہے۔ اس کے علاوہ ای سورت میں آیت ۲۴ کے ترجم میں بھی استعال کیا ہے۔ اس . في معلوم ہوا كمه بيدعلا مدكا پسنديدہ لفظ ہے۔ اگر بيد أن كو مرغوب نه ہوتا تو بدل ديتے کیونکہ صاحب فرہنگ آصفیہ مولوی سید احمد دہلوی نے اس کوعوام کی زبان قرار دیا ہے

اگر چہ شاہ عبدالقادر صاحب نے بھی اس کو استعال کیا تھا۔ گھر اُس عہد کی بات دوسری تھی۔ اس آیت کے ترجم میں جناب علامہ نے دولفظ ہدلے۔ شاہ صاحب کا ترجمہ بهى ملاحظه فرما ليحيه: "نزدیک **آلگالوگوں کو اُن** کے حساب کا وقت اور وہ بے خبر ٹلاتے ہیں جناب علامہ نے '' آلکا'' کو'' آخمیا'' سے بدلا جب کہ اس میں کوئی برائی نہیں تھی۔''ٹلاتے'' کوبھی''ٹلارہے' تو کردیالیکن رہا مصدر''ٹلاتا'' سے بی مشتق۔ امام احمد رضائف يول ترجمه الملاكرايا: <sup>••</sup> لوگوں کا حساب نز دیک اور وہ غفلت میں منصر پھیرے ہیں ' **آیت ۲۳۱**: جناب علّا مدین منسوب ترجمہ اس طرح ہے:

''اور کہیں پہنچ جائے اُن تک ایک بھاپ تیرےرب کے عذاب کی تو ضرور کہنے لگیں بائے مبختی جاری بے شک ہم تھے گنہگار' اس حقیر فقیر نے اپنے محدود مطالعے کی بنا پر آج تک ''عذاب کی بعاب' کہیں لکھا ہوانہیں دیکھا نہ کہیں سنا۔ شاہ عبدالقادر صاحب نے'' آفت کی بعاپ' لکھا تھا أن كالترجمة حسب ذيل ہے: '' اور بھی پنچے اُن کوا یک بھاپ تیرے رپ کی آفت کی تو مقرر کہنے لگیں گے ا\_\_ خرابی جاری بے شک ہم تھے گنہگار' ہو سکتا ہے اُن کے عہد میں '' آفت کی بھاپ' روزمرہ رہا ہو، یا نہ رہا تو کوئی مناسب حال لفظ یا ترکیب نہ ملنے کے سبب انھوں نے بیتر جمہ کردیا ہو، مگر جب جناب علآمہ نے ''بھی'' کو''کہیں'' ہے، ''ہیجے'' کو'' پہنچ جائے'' سے، ''اُن کو'' کو'' اُن تک'' ہے، '' آفت' کو 'عذاب' ہے، ''مقرر' کو 'ضرور' ہے، '' کہنے لگیں گے' کو '' کہنے لگیں' سے اور 'اے خرابی'' کو 'ہائے کمبختی'' سے بدلا تھا تو 'بھاپ' کو بھی کسی مناسب لفظ ہے بدل کیتے بتھے۔ حالانکہ جو لفظ بدلے گئے ہیں (وہ اُن کے اعلان کے مطابق) نہ مشکل ہیں نہ متروک۔ اس کی وجہ یہی سمجھ میں آتی ہے کہ علامہ کے یا س اردد کے ذخیرۃ الفاظ کا قحط تھا۔ امام احمد رضا نے مونین کو بیتر جمہ عنایت فرمایا: ''<sub>اور</sub>ا گرانھیں تمہارے رب کے عذاب کی ہوا چھوجائے تو ضرور کہیں گے ہائے خرابی جاری بے شک ہم ظالم تھے' یہ بلاشبہہ سلیس، رواق اور اردو داں کے روزمرہ کے مطابق ترجمہ ہے۔ **آیت ۳۲: علّا مدحمود الحسن صاحب کا ترجمه ملاحظه فرما نی**س: "بولانہیں پر بیر کیا ہے اُن کے اِس بڑے نے سواُن سے یو چھرلوا گروہ بولتے ہیں' حضرت ابراہیم علیہ السلام کا بیہ جواب اُس سوال کے جواب میں تھا جس میں اُن

کی قوم نے ٹوٹے ہوئے بتوں کو دیکھ کر اُن سے پوچھا تھا کہ کیا بیتم نے کیا ہے؟ جواب میں پہلے کلم پر تفی (نہیں) فرمانا اور پھر دتوق سے بیر کہنا کہ اُن کے بڑے نے کیا ہے (جس کونہیں تو ڑا گیا تھا اور جس کے کاندھے پر کلہاڑی رکھ دی تھی) صاف طور سے خلاف داقعہ بلکہ صاف کہا جائے تو جھوٹ ہے۔ جب کہ انبیا ے کرام کذب جیسی برائیوں سے پاک ہیں۔ نیہ اسلوب بیان کی خامی کے باعث ہوا ہے۔ شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ نے بھی بالکل یہی ترجمہ کیا تھا؛ کیکن اُس وقت زبان کے اسالیب غیر متعین شکے۔ جناب علّا مہتو اپنے عہد میں علّامۃ الدہر مانے جاتے تھے پھر انھوں نے کیوں اس ترجے کو بغیر سوچے شمچھے بغیر کسی تصرف کے جوں کا تو ل تقل کردیا ہے باعث تشویش ہے۔ بعض ذہنوں میں اس سے پچھ سوال بھی پر اہو سکتے ہیں ہر حال امام احمد رضا فاضل بریلوی نے اس کا ترجمہ اس طرح املا کرایا: · 'فرمایا بلکہ اُن کے اس بڑے نے کیا ہوگا تو اُن سے پوچھوا گر بولتے ہوں' · · کیا ہے' اور ' کیا ہوگا' میں جو فرق ہے وہ اہل زبان سے چھیا نہیں ہے۔ اس ترج کی بتا پر کوئی نہیں کہ سکتا کہ اللہ تعالیٰ کے ایک نبی نے جھوٹ بولا۔

آیت ۹۲: جناب علامہ سے منسوب ترجمہ قرآن میں اس آیت کا ترجمہ اس طرح درج ہے: "اور وہ ہراونچان سے چسلتے چلے آ<sup>س</sup>ین' شاہ صاحب نے یوں ترجمہ فرمایا تھا: ''اور دہ ہراوچان سے پیسلتے آدی' لفظ ' اونیجان' بہ منی بلندی شاہ صاحب کے عہد میں رائج رہا ہوگا۔ گنواروں میں اب بھی بولا جاتا ہے؟ کیکن فصحاء نے علّا مہ کے عہد میں ہی ترک کردیا تھا۔ جب علّا مہ متردکات کو دور کرنے کے ارادے سے شاہ صاحب کے ترجے کو بقول بعض درست ادر

https://ataunnabi.blogspot.com/ بقول بعض خراب کررہے تھے اُس دقت انھوں نے اس لفظ کو کیوں نہیں بدلا جب کہ '' آوی'' کو' صطح آئین' سے بدل دیا۔ بیہ سوال اہمیت رکھتا ہے۔ امام احمد رضا نے اس كافي البديم، ترجمه اس طرح قلم بند كرايا تعا: "اور وہ ہر بلندی سے ڈھلکتے ہوں گے' اس سورت کے ترجمے میں علّا مہمود الحن صاحب نے فعل متعدی المتعدی کے ایسے گل کھلائے ہیں کہ متردکات کی بہار کا ساں پیش نظر ہوجاتا ہے۔ قارئین کرام بھی ملاحظه فرماليں۔ آیت ۸۱: کے ترجے میں علّامہ محمود اکھن صاحب کی قصیح و بلیغ اردو ملاحظہ فرماييے: "اور تمہارے کیے خرابی ہے اُن باتوں سے جوتم بتلاتے ہو۔" سب کو معلوم ہے کہ جناب علاّ مہ کا ترجمہ شاہ عبدالقادر صاحب کے ترجے کی تقل ہے کیکن شاہ صاحب نے اپنے ترجے میں لفظ''بتلاتے''نہیں لکھا تھا۔ اُن کا ترجمہ بیہ ہے: ''ادرتم کوخرابی ہے اُن باتوں سے جو بتاتے ہو'' "بتاتے" کو "بتلاتے" بنانا جناب علامہ کا تصرف بے جا ہے۔ امام احمد رضا کا ترجمہ ہے: ''اور تمہاری خرابی ہے اُن باتوں سے جو بناتے ہو' آیت ۲۲۔ جناب علاً مہ نے یوں گل فشانی فرمائی: ''سو پاک ہے اللہ عرش کا مالک اُن باتوں سے جو یہ بتلاتے ہیں' شاہ صاحب نے یوں ترجمہ تحریر فرمایا تھا: ''سو یاک بے اللہ تخت کا صاحب اُن باتوں کے جو بناتے ہیں' اس میں بھی جناب علامہ نے بے جا تصرف فرمایا۔ امام احمد رضانے مسلمانوں کو **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ميرترجمه عنايت فرمايا: "تویا کی ہے اللہ عرش کے مالک کو اُن باتوں سے جو یہ بناتے ہیں **آیت ۲۲: علاً مدحمود الحسن صاحب کا ترجمہ یوں ہے:** ''بنا ہے آ دمی جلدی کا اب دکھلاتا ہوں تم کو اپنی نشانیاں سو مجھ سے جلدی مت كروْ' اس ترج کے مآخذ میں لفظ' دکھلاتا' نہیں ہے۔ شاہ عبدالقادر صاحب نے اس طرح ترجمه رقم فرمايا تحا: " بنا ہے آ دمی شتابی کا اب دکھا تا ہو*ں تم کو اپنے نمونے سو مجھ سے جلد*ی مت کرو' علامہ کو''دکھاتا'' متردک لگا اس لیے انھوں نے اپنی فہم کے مطابق فضیح لفظ سے بدل كراصلاح فرمادى \_ امام احدرضاً في اسطرح ترجمه املاكرايا: <sup>•</sup> 'آ دمی جلد باز بنایا گیا اب میں تمہیں اپنی نشانیاں دکھا دُں گا مجھ ۔۔۔۔ جلدی نہ کرو' **آیت <u>۲</u>۲: جناب علّا مد کا ترجمه ملاحظه بو:** ''اور اُن کو کیا ہم نے پیشوا راہ ہتلاتے تھے ہمارے حکم سے اور کہلا بھیجا ہم

نے أن كوكرنا شيكيوں كا اور قائم ركھنى نماز اور دينى زكوة '' شاہ صاحب کے ترجے میں لفظ" بتاتے'' جناب علّامہ کو متروک لگا اس لیے انھوں نے اس کو اپنی نہم کے مطابق فضیح (بتلاتے) سے بدل دیا۔ ایس نہم داد کے قابل جہ۔ امام احمد رضا صاحب نے اس کا ترجمہ اس طرح لکھایا تھا: ، «اور ہم نے أخص امام كيا كہ جار التحكم سے بلاتے ہيں اور ہم نے أخص وحى مجمیحی اچھے کام کرنے اور نماز بریا رکھنے اور زکوۃ دینے کی' **آیت ۸۰** علآم محمود الحس صاحب نے بین السطور میں بیر جمہ رقم فرمایا: "اور أس كو تسليلايا جم في بنانا أيك تمهارا لباس كه بيجادَ موتم كوتمهارى لرائى مين

### https://ataungabi.blogspot.com/ خط کشیدہ لفظ (سکھلایا) جناب علامہ کا ایجاد بندہ ہے ورنہ شاہ صاحب نے اس طرح ترجمه كياتها: ''اور اُس کو سکھایا ہم نے بنانا ایک تمہارا پہناوا کہ بچاؤہوتم کو تمہاری لڑائی سے' اور امام احمد رضائے بیتر جمہ عنایت فرمایا تھا: ''اور ہم نے اُسے تمہارا ایک پہناوا بنانا سکھایا کہ تمہیں تمہاری آئی سے بچائے' . ٢٢\_ **سورة الحج آیت ۵**: علّا مد محمود اکمن ترجمه نگارین: '' پھرتم کو نکالتے ہیں لڑکا پھر جب تک کہ پہنچوا پن جوانی کے زور کو اور کوئی تم میں سے قبضہ کرلیا جاتا ہے اور کوئی تم میں سے چھر چلایا جاتا ہے تکمی عمرتک تا کہ بھیجھنے کے پیچھے پچھ نہ بھینے لگے اور تو دیکھتا ہے زمین خراب پڑی ہوئی پھر جہاں ہم نے اُتارا اُس پر پانی تازی ہوگئی اور اُنجری اور اُ گائیں ہر شم قسم کی رونق کی چیزین'

اس ترجے میں بڑی غلطی لفظ''تازی'' کا استعال ہے، جس کو جناب علّا مہ نے

تازہ کے معنی میں لکھاہے جب کہ''تازی''''عربی'' کو کہتے ہیں بھلا اس کا یہاں کیا موقع؟ دوسری غلطی ترج کے آخری فقربے میں''ہر قشم قشم'' ہے۔ یہ بھرتی سے بوجھل ہے۔ خواہ ''ہرشم'' لکھ دیتے خواہ ''قشم قشم'' لکھ دیتے مطلب یہی ہوتا جو اس وقت حاصل ہورہا ہے۔ بلکہ بیہ فقرہ زدائد سے گراں بار ہونے کے سبب کانوں کو بھی تا گوانا معلوم ہوتا ہے۔مطلب بیہ ہوا کہ اس میں ایک لفظ ''ہر' یا ''قشم' زائد ہے۔ ایس غلطیاں شاہ عبدالقادر صاحب کے ترجمے کی بے سویچ سمجے تقل مارنے کے سب ہوتی ہیں تہ کہا جاتا ہے کہ نقل کے لیے بھی عقل کی ضرورت ہے۔ افسوس ک

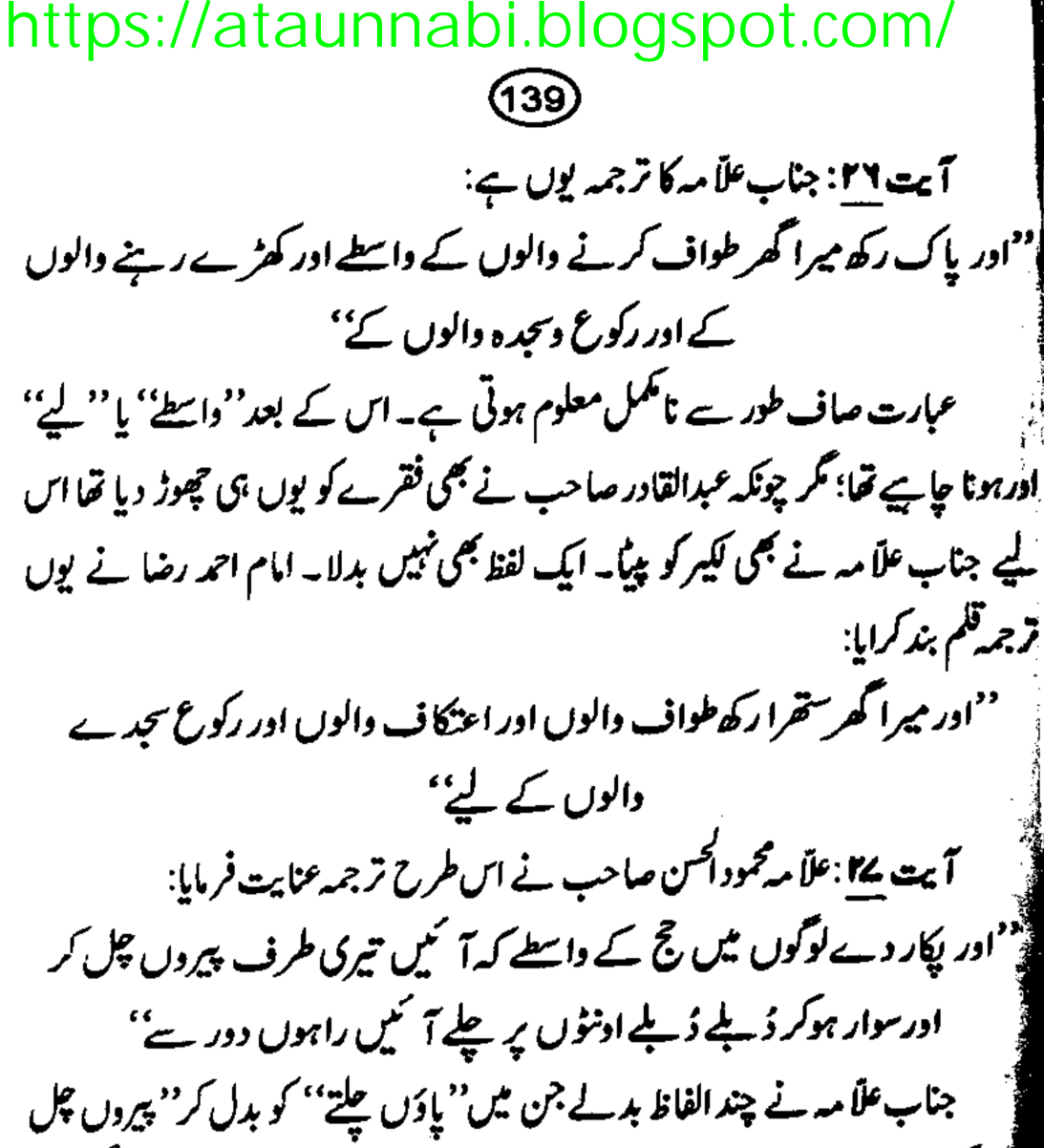
https://ataunna جناب علامہ نے ریجی نہیں سوح کہ شاہ صاحب کا ترجمہ اردو زبان کے تشکیل دور کی کوشش مقمی۔ اس کی تجدید کوئی ایسا شخص ہی کرسکتا تھا جو عربی اور اردو دونوں پر حا کمانہ قدرت رکھتا ہو۔ اب تک کے جائزے سے علّا مہتو اس کے اہل نہیں قرار دیے جاسکے۔ امام احمد رضانے اس کا ترجمہ یوں املا کرایا: <sup>•</sup> پھر تمہيں نکالتے ہيں بچہ پھر اس ليے کہتم اپن جوانی کو پہنچوادر تم ميں کوئی یہلے ہی مرجاتا ہے اور کوئی سب میں نکمی عمرتک ڈالا جاتا ہے کہ جاننے کے بعد کچھ نہ جانے اور تو زمین کو دیکھے مرتجائی ہوئی پھر جب ہم نے اس پر پانی اُتارا تروتازه ہوئی اور اُجرآئی اور ہر رونق دار جوڑا اُگالائی'' ن رجم كنزالا يمان مي جولفظ 'جور ا' آيا ب وه عربي لفظ ' زوج ' كا ترجمہ ہے جو قرآن کے متن میں موجود ہے۔ جناب علّا مدمحود الحن نے اس کا ترجمہ حچوڑ دیا ہے۔ وہ اس لیے کہ شاہ صاحب نے بھی چھوڑ دیا تھا۔ معلوم ہوتا ہے جناب علامهخض كيبر كفقير بتصهيه **آیت ۸\_۹**: حضرت علّا مہ نے ان دوآیتوں کا ترجمہ یوں تحریر مایا:

''اور بعضا مخص وہ ہے جو جھکڑتا ہے اللہ کی بات میں بغیر جانے اور بغیر دلیل اور بدون روش کتاب کے اپنی کروٹ موڑ کرتا کہ بہکائے اللہ کی راہ سے اُس کے ۔ لیے دنیا میں رسوائی ہے اور چکھا کیں گے ہم اُس کو قیامت کے دن جلن کی مار' اس ترجے میں دوفقرے قابل غور ہیں'' کروٹ موڑ کر'' اور''جلن کی مار'' بیدار دو نٹر کے ابتدائی دور میں رائج رہے ہوں تے اس لیے شاہ صاحب کے ترج میں شامل ہو کئے یا ہی جم ممکن ہے کہ بیر اس وقت بھی رائج نہ رہے ہوں اور شاہ صاحب نے اداے مطلب کے لیے خود بنا کرتر جے میں لکھ دیے ہوں؛ لیکن لکیر کا فقیر ہونے کی عادت اگر کسی شخص میں ہوتو وہ لاکھ چھیانے پر بھی چھپتی نہیں اور اس کا ثبوت بی ترجمہ

ہے۔ جناب علامہ نے ان دونوں آیتوں کے ترجے میں خوب لفظ بد لے لیکن یہ دونوں فقرے ایسے ہی رہنے دیے جیسے شاہ صاحب نے لکھے تھے۔ اور جو بدلے دہ مشکل نہ تھے اور نہ ہی متروک تھ سوائے '' کتاب چیکتی' کے۔ کہ اس کو جناب علامہ نے جد یہ زبان کے مطابق روثن کتاب کر دیا؛ لیکن جو فقرے ردز مرہ کے مطابق نہ تھے اور چلن ے باہر تھان کو چھوا تک نہیں۔ امام احمد رضانے ان دونوں آیتوں کا ترجمہ اس طرح لکھایا۔ '' اور کوئی آ دمی وہ ہے کہ اللہ کے بارے میں یوں جھکڑتا ہے کہ نہ تو علم نہ کو کی دلیل اور نہ کوئی روثن نوشتہ حن سے اپنی گردن موڑے ہوئے تا کہ اللہ کی راہ دلیل اور نہ کوئی روثن نوشتہ حن سے اپنی گردن موڑے ہوئے تا کہ اللہ کی راہ تھی بہکا دے اس کے لیے دنیا میں رسوائی ہے اور قیامت کے دن ہم اسے دلیل اور نہ کوئی روثن نوشتہ حن سے اپنی گردن موڑے ہوئے تا کہ اللہ کی راہ '' جب چا ہیں کہ نکل پڑیں دوز خ سے کھلنے کے مارے پھر ڈال دیے جا کیں '' جب چا ہیں کہ نکل پڑیں دوز خ سے کھلنے کے مارے پھر ڈال دیے جا کیں '' جب چا ہیں کہ نکل پڑیں دوز خ سے کھلنے کے مارے پھر ڈال دیے جا کیں

ادرشاہ صاحب کا ترجمہ یہ ہے:

· · جس بار چاہا کہ نکل پڑیں اس سے گھٹنے کے مارے پھر ڈال دیے اندر' شاہ صاحب نے ''کھٹنے کے مارے' ہی لکھا تھا چونکہ کھٹنے سے ٹانگ کا جوڑ بھی مراد ہوتا ہے اور پہلوان کشتی میں اس سے داربھی کرتا ہیں۔ اس لیے کسی کو اس کا مغہو ستجھنے میں دھوکا بھی ہوسکتا ہے۔لیکن جناب علّا مہ نے بعض دیگر الفاظ تو بدلے'' تصفح کونہیں بدلا۔ اگر اس کوبھی بدل دیتے تو عبارت نقص سے پاک موجاتی۔ امام احمد رضہ نے یوں ترجمہ املا کرایا: '' جب تھٹن کے سبب اس میں سے نکلنا جا ہیں گے پھر اس میں لوٹا دیے جائیں گے'



ی کر دیا جب کہ 'یادک چلنا''یا ''پیرل چلنا'' پیروں چلنا کے مقابلے زیادہ سیجے اور م ہے۔ علامہ نے اس لفظ کو بدلا جونہیں بدلنا جا ہے تھا؛ مگر اس فقرے کو دیسے ہی من دیا جس کا بدلنا منروری تھا، ''لینی راہوں دور سے'' کو۔ امام احمد رضا نے یوں لمدتح يركرايا: <sup>ہ</sup>اورلوگوں میں جج کی عام ندا کردے وہ تیرے پاس حاضر ہوں گے پیادہ ادر ہر ذیلی اذمنی پر کہ ہر دُور کی راہ سے آتی ہیں' آیت ۳۲: جناب علامه محودالحن صاحب کا ترجمه حسب ذیل ہے: «جوکونی ادب رکھ اللہ کے نام کی چیزوں کا سودہ دل کی پر ہیز گاری کی

(140) بات ہے' شاه عبدالقادر صاحب كاترجمه بيرب: ''جوکوئی ادب رکھے اللہ کے نام گلی چیزوں کا سو وہ دل کی پر ہیز گاری سے ہے' جناب علّامہ نے معمولی سا تصرف کیا گر''اللہ کے نام گی چیزوں' کی کوڈ وضاحت نہیں کی۔ اس ففرے کو یوں ہی رہنے دیا۔ جب کہ اس کا بدلنا ضروری تھا. امام احد رضائے یوں ترجمہ املا کرایا: 'جواللہ کے نشانوں کی تعظیم کرے توبیہ دِلوں کی پر ہیزگاری سے ہے' **آیت ۲۷** : علّا مدمحودالحن صاحب ترجمه طراز میں : · · ''اور جب سنائے اُن کو ہماری آیتیں صاف تو پہچانے تو منگروں کے منص ک بُری شکل نزدیک ہوتے ہیں کہ حملہ کر پڑیں اُن پر جو پڑھتے ہیں اُن کے پاک ہاری آیتیں تو کہہ میں تم کو بتلاؤں ایک چیز اِس سے بدتر وہ آگ ہے' ''من<sub>ص</sub>کی بری شکل'' اور''حملہ کر پڑی'' قابلِ غور ہیں بلکہ تنہیم کی راہ میں رکاوس بنتے ہیں۔ روز مرہ کے مطابق بھی نہیں ہین جب کہ شاہ عبدالقادر صاحب کے ترب

میں بید فقرے نہیں تھے۔علّامہ نے اصلاح وتجدید کے نام پرشاہ صاحب کے ترجم مٹی پلید کر دی، قارئین خود ملاحظہ فرمالیں۔ شاہ صاحب کا ترجمہ سیہ ہے: ''اور جب سنایئے ان کو ہماری آیتیں صاف تو پہچانے منکروں کے منھ پر بُم شکل نزدیک ہوتے ہیں کہ دوڑ پڑیں ان پر جو پڑھتے ہیں ان کے پاس جاہا آیتیں تو کہہ میں تم کو بتاؤں ایک چیز اس سے بُری وہ آگ ہے' قارئین کرام! بیہ بھی ملاحظہ فرمالیں کہ علامہ نے شاہ صاحب کے لکھے''بتانا ' ہتلاؤں'' سے بدل دیا ہے۔شاید سیدھا سادہ اور فضیح لفظ ان کو پچتا ہی نہیں۔ نها کا لکھایا ہوا ترجمہ پڑھ کر دونوں ترجموں کی قدر وقیت کا اندازہ لگائیے:

https://ataunnabi.blogspot.com/ (141) ''اور جب اُن پر ہماری روٹن آیتیں پڑھی جا نیں تو تم ان کے چہروں پر مجڑنے کے آثار دیکھو گے جنہوں نے کفر کیا قریب ہے کہ لیٹ پڑیں اُن کو ۔ چوہاری آیتیں اُن پر پڑھتے ہیں تم فرما دو کیا میں تمہین بتادوں جو تمہارے اس حال سے بھی برتر ہے وہ آگ ہے' **آیت ۷۸**: جناب علّامه کا ترجمه فرمای<u>ا</u> تھا: «مضبوط بکڑوالٹدکو دہ تمہارا مالک ۔۔۔ ' شاہ صاحب نے یوں ترجمہ فرمایا تھا: · · گہہ پکڑ والٹد کو وہ تمہارا صاحب بے' جناب علّامہ نے شاہ عبدالقادر صاحب کے ترجے کو کچھ ترقی دینے کی کوشش تو **کی لیکن اس بات کا خیال نہیں کیا کہ'' اللہ کو پکڑ**و'' جملے سے اللہ تعالیٰ کی تجسیم کا شہبہ ہوتا ہے کیونکہ سی جسم کو ہی پکڑا جاسکتا ہے۔ کنزالا یمان میں اس کا ترجمہ اس طرح ہے: ''الله کی رسی مضبوط ت**ق**ام لؤ'

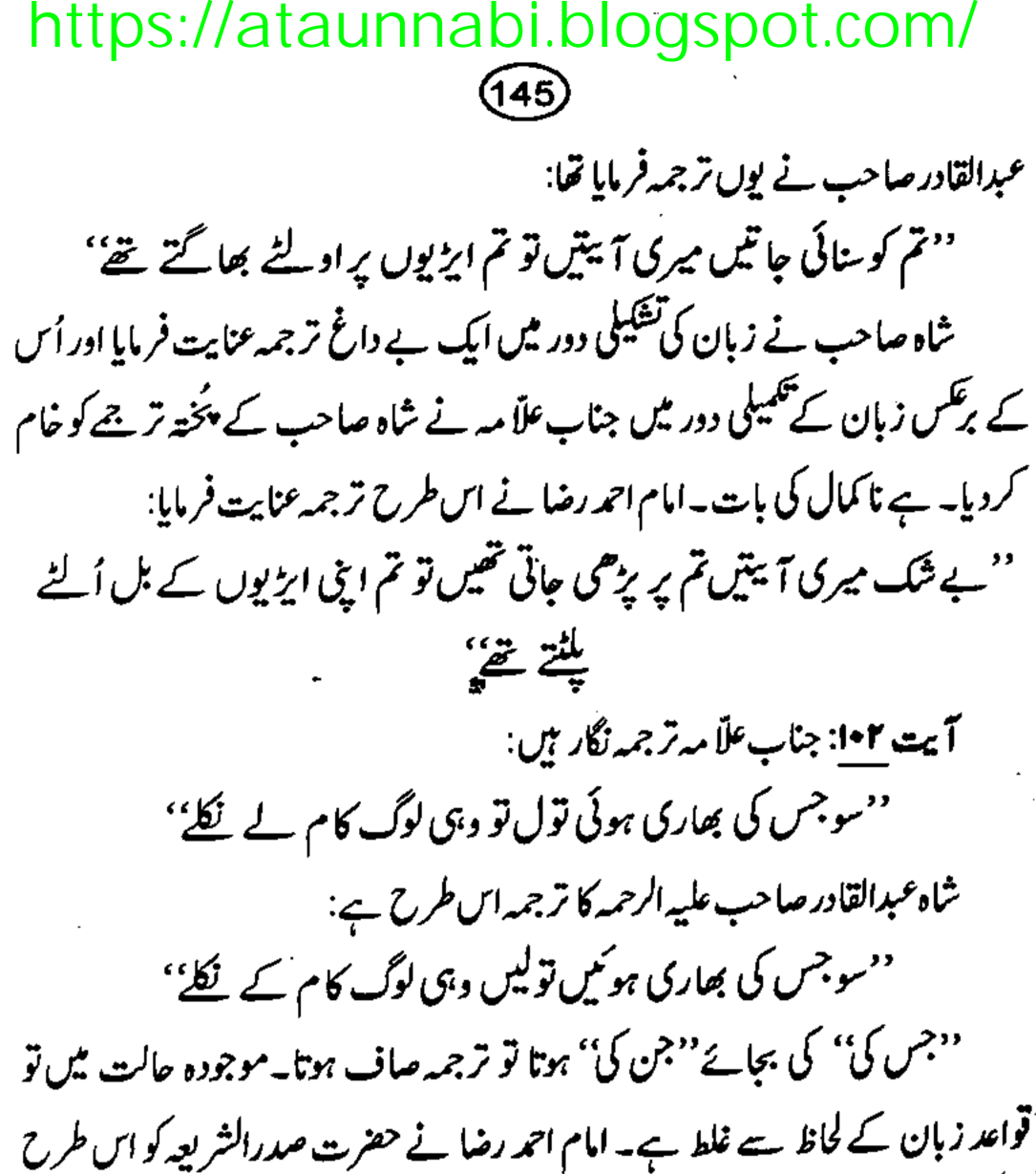
۲۳\_ سورځ مؤمنون **آیت ۲۰:** جناب علاً مدمحود الحسن نے ترجمہ ارقام فرمایا: اور وہ درخت جو نکلتا ہے سینا پہاڑ سے لے اُگتا ہے تیل اور روٹی ڈبونا کھانے دالوں کے داسطے' اگر کمی کی سمجھ میں بیر ترجمہ نہ آئے اور وہ سوال کرے کہ کیا لے اُگتا ہے؟ تو اب ہوگا۔ " تیل اور روٹی ڈیونا کھانے والوں کے واسطے ' خلاہر ہے اس جواب سے سی سائل کی شفی نہیں ہو کتی۔ شاہ صاحب کا ترجمہ یوں ہے: <sup>و</sup> اور وہ درخت جو لکتا ہے سینا پہاڑ سے لے اکتا ہے تیل اور روٹی ڈبونا کھانے والوں کؤ'

جناب علامہ نے اسی کوئی تبدیلی نہیں کی جس سے مفہوم میں سہولت ہوتی۔ صرف ترج پر قبضہ جمانے کی غرض سے لفظ ''کو'' کو ''کے داسط'' سے بدل دیا۔ داختے رہے کہ اس سے مفہوم میں کوئی ترقی نہیں ہوئی۔ شاہ صاحب کا ترجمہ اس بدلے ہوئے ترجے کے مقابلے میں کسی طرح کم نہیں ہے۔ امام احد رضانے یوں ترجمہ الماکرایا: ''اور وہ پیڑ پیدا کیا کہ طور سیتا سے نکلتا ہے لے کر اُگتا ہے تیل اور کھانے • والوں کے لیے سالن' **آیت ۲۸:** علّا مدمحود الحن کا ترجمہ اس طرح ہے: '' پھر جب چڑھ چکے تو اور جو تیرے ساتھی ہے کشتی پر تو کہہ شکر اللہ کا جس نے چھڑایا ہم کو گنہگارلوگوں سے ''اور جو تیرے ساتھی ہے''نہایت بھڌ ابلکہ غلط فقرہ ہے۔ ہوتا چاہیے تھا''اور تیرے ساتھ ہیں یا تیرے ساتھی ہیں'' جناب علّامہ نے شاہ صاحب کے ترجے م تجدید کے نام پر بیتصرف بے جا کیا ہے۔ شاہ صاحب کا ترجمہ سے بے '' پھر جب چڑھ چکے تو ادر جو تیرے ساتھ ہیں <sup>م</sup>شق پرتو کہہ شکر اللہ کا جس نے چھوڑ ایا ہم کو گنہگارلوگوں سے اس ترج پر کوئی اعتراض وارد نہیں ہوتا۔ ایک لفظ'' چھوڑایا'' ضردر دیکھنے کیے اجنبی سا لگتا ہے، کیکن وہ متروک نہیں، مرورِ ایام کے سبب اُس کا املا بدل گیا ہے تجدید کے نام پر جناب علامہ نے اس ترجے کی جیسی ذرگت کی ہے قارئین کرام د رہے ہیں۔ امام احمد رضا کا فوری طور پر لکھایا ہوا ترجمہ اس طرح ہے: '' ''پھر جب ٹھیک بیٹھے کمشتی برتو اور تیرے ساتھ والے تو کہہ سب خوبیاں اللہ جس نے ہمیں ظالموں سے نجات دی' آیت ۲۹: جناب علّامہ نے اس آیت کے ایک جڑکا ترجمہ اس طرح تحریر فرمایا

"اور کہداے رب اُتار جھ کو برکت کا اُتارتا" اس ترجیح میں جناب علاّ مدنے شاہ صاحب کے ایک لفظ''ادتارنا' کے املا میں تر میم فرمائی ہے ماقی ترجمہ شاہ صاحب کا بن ہے۔ جناب علّا مہ نے قارئین کی سہولت کے لیے مفہوم واضح کرنے کی کوئی کوشش نہیں کی۔ امام احمد رضانے یوں ترجمہ لکھایا: ''ادر عرض کر کہ اے میرے رب جھے بر کت والی جگہ اُتار'' **آیت ۲۲**: جناب علّا مہ نے ترجمہ مخایت فرمایا: ''سو بولے کیا ہم مانیں گے اپنی برابر کے دوآ دمیوں کواور اُن کی قوم ہمارے تالع دار بين' شاد عبدالقادر صاحب كاترجمه بيرب: مسو بولے کیا ہم مانیں گے ایک دوآ دمیوں کو ہماری برابر کے اور اُن کی قوم كرت مارى بندگى ان دونوں ترجموں میں غلطی بیہ ہے کہ'' قوم'' کو جمع مذکر کے بطور استعال کیا ہے

جبكه بيرلفظ واحد مؤنث استعال ہوتا ہے۔ شاہ صاحب تے عہد میں تو زبان خام حالت ا پیش تم ، کیکن جناب علامہ نے امام احمد رضا کے ہم عصر ہوتے ہوئے بھی اس کی تصحیح ی بند میں کہ جبکہ ترجے کو انچوتا بھی نہیں رہنے دیا، اُس میں اُلٹ پلٹ سے کام لیا۔ امام احمر رضانے یوں ترجمہ لکھایا: <sup>:</sup> • • تو بولے کیا ہم ایمان لے آئیں اپنے جیسے دو آ دمیوں پر اور اُن کی قوم ہاری بندگی کررہی ہے' آیت ۵۰: علّامہ صاحب نے نبین السطور میں اس طرح ترجمہ درج فرمایا: اور بنایا ہم نے مریم کے بیٹے اور اُس کی ماں کو ایک نشانی اور اُن کو ٹھکانہ دیا ایک ٹیلہ پر جہاں تھہرنے کا موقع تھا اوریانی نظرا۔' **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

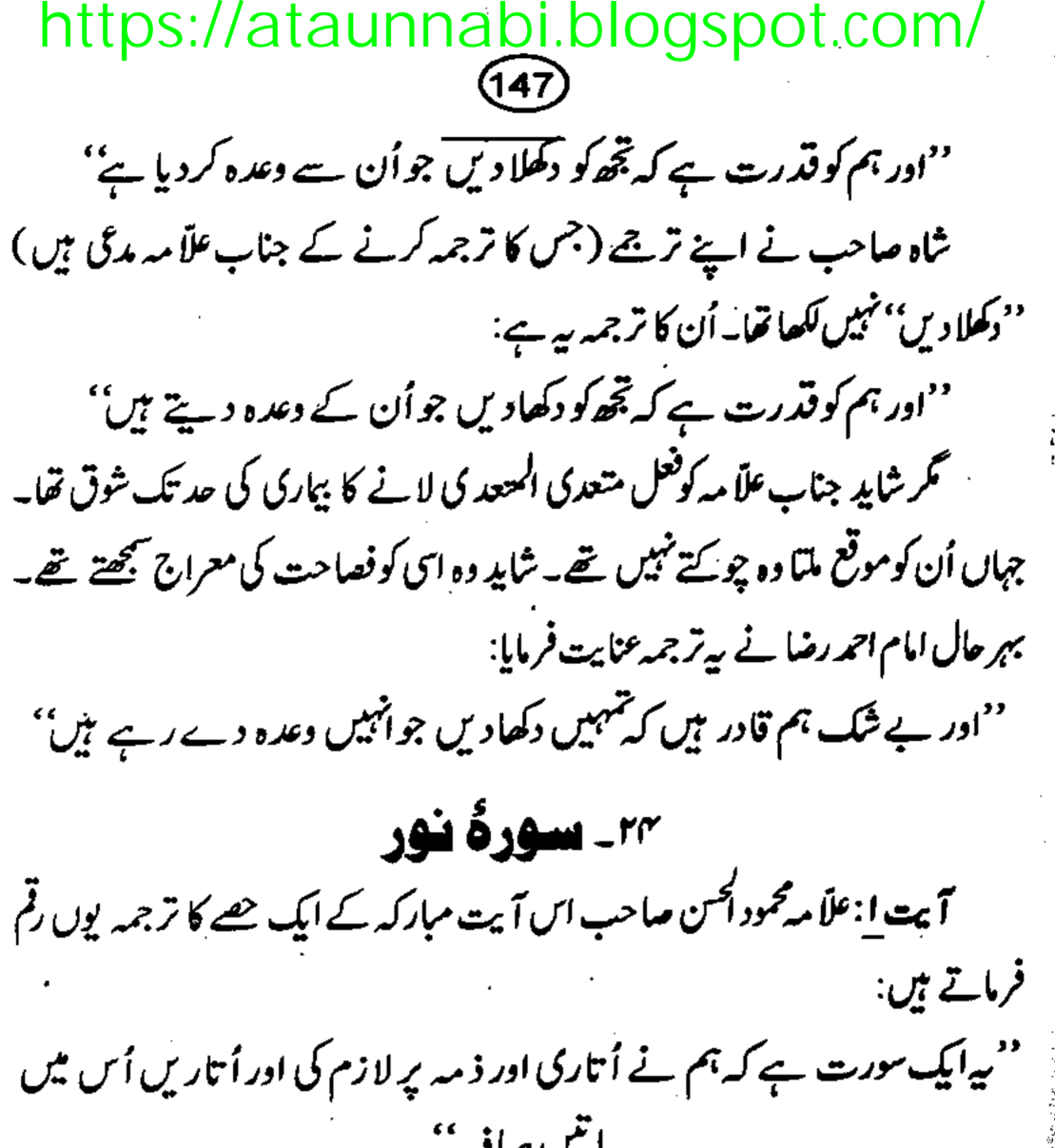
شاہ عبدالقادر صاحب كا ترجمہ اس طرح يے: ''اور بنایا ہم نے مریم کا بیٹا اور اس کی ماں ایک نشانی اور اُن کو ٹھکانہ دیا ایک شیله پر جهان تفهراؤ تفاادر یانی نقرا" جناب علامہ نے شاہ صاحب کے ترجمہ میں غیر ضروری تبدیلیاں تو کیں کیکن ''مریم کا بیٹا ادر اُس کی ماں'' کو جوعر بی الفاظ کالفظی ترجمہ ہے، یوں <sup>ب</sup>بی رہنے دیا۔ یہ فقرہ اردو میں مضحکہ خیز صورت پیدا کررہا ہے کیونکہ کوئی شخص اس کامفہوم بیا بھی سمجھ سکتا ہے کہ 'مریم کا بیٹا اور مریم کی ماں کونشانی بنایا''۔ العیاذ باللہ تعالیٰ۔ پھر حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا ذکر جناب مریم کی وساطت کے بھی کیا جارہا ہے۔الیں حالت میں ''مریم کے بیٹے کی ماں'' کہنا کہاں کی اردودانی ہے۔امام احمد رضائے یوں ترجمہ لکھایا: ''اورہم نے مریم اور اُس کے بیٹے کونشانی کیا اور اُخیس ٹھکانہ دیا ایک بلند زمین جہاں بسنے کا مقام اور نگاہ کے سامنے بہتا یانی' یہاں ایک بات اور بھی قابل ذکر ہے۔قرآن کریم کے سعودی ایڈیشن کے متن کے جدول میں جگہ جگہ بین السطور میں درج الفاظ کی پچھ بہتر شکلیں لکھی گئی ہیں اور بیا بہت جگہ ہوا ہے۔ شاید ہی کوئی صفحہ خالی ہو۔ گھر بیہ معلوم نہیں کہ بیہ کام کب اور کس نے کیا۔ البتہ بیہ اندازہ ہوتا ہے کہ کنزالایمان سے جہاں تہاں استفادہ کیا گیا ہے۔ کیونک جدول میں '' نیلے' کا مرادف ''اونچی زمین'' اور ''نقرا'' کا مرادف ''جاری' لکھا گ ہے اس اندازے کو مزید تقویت اس بات سے ملتی ہے کہ لفظ''جاری''، ''نظرا'' مرادف نہیں ہے۔ اس کوئسی دیگر ترجے سے ہی اخذ کیا گیا ہے۔ **آیت ۲۱: جناب علّامہ کا ترجمہ ہ**یہ ہے: • • تم کو سنائی جاتی تقصی میری آیتیں تو تم ایڑیوں پر اُلٹے بھا گتے تھے' ور من الماري فعل ورجعني واحد اس کو کہتے آدها تیتر آدها بٹیر۔ Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



جمدلكهايا: ''توجن کی تولیس ب**ع**اری ہوئیں وہی مراد کو پہنچ' **آیت ۲۱۱:** جناب علّامہ نے اس طرح ترجمہ تحریر فرمایا: سو بہت او پر ہے اللہ وہ بادشاہ سچا کوئی حاکم نہیں اُس کے سوائے مالک اُس عزت کے تخت کا'' شاہ صاحب کے ترجمے میں بھی تقریباً یہی فرق اتنا ہے کہ انھوں نے ''سوا'' لکھا ا جس کو جناب علامہ نے''سوائے'' سے بدل دیا ہے۔ اور شاہ صاحب کے ترجے **خاص تحنت' کو''عزت کے تحنت' سے بدل کرتر جے پر قبضہ جمالیا۔** 

https://ataunnabi.blogspot.com/ اس ترجی میں اللہ تعالیٰ کو''بہت او پر'' لکھنا زبان پر عبور نہ ہونے کی دلیل ہے۔ شاہ صاحب نے لکھا تھا تو وہ مجبور تھے۔ شاید اُن کے عہد میں اللہ رب العزت کی رفعت وشان اور عظمت کے بیان کے لیے کوئی دوسرا پیرا یہ نہ رہا ہو۔ مگر جناب علّا مہ تو امام احمد رضا کے ہم عصر تھے اور بیہ کھی جانتے تھے کہ اللہ تعالٰی زمان و مکان و جہت تجسیم سے پاک ہے۔معلوم ہوا کہ زبان کی نزاکتوں کو بھتے ہی نہیں تھے۔ امام احد رضائے اس طرح ترجمہ املا کرایا: <sup>د</sup> نو بہت بلندی والا ہے اللہ سچا بادشاہ کوئی معبود نہیں سوا اُس کے عزت والے عرش کا مالک' اب جناب علّامہ کے ترجے سے دونمونے فعل متعدی المتعدی کے استعال کے بھی ملاحظہ فرما کیچیے۔ **آیت ۹۲**: علامہ محمود اکھن صاحب ترجم میں گل افشانی فرماتے ہیں : '' جانبے والا چھیے اور کھلے کا وہ بہت او پر ہے اُس سے جس کو بیشریک بتلاتے ہیں'

اس ترجيح كاماً خذ (شاه عبدالقادر عليه الرحمه كا ترجمه) بيرب: '' جانبے والا چھے اور کھلے کا وہ بہت او پر ہے اس سے جو بیشریک بتاتے ہیں' شاہ صاحب نے ''بتائے'' لکھا تھا۔ جناب علامہ نے لسانی اجتہاد فرمایا او '' ہتلاتے'' سے بدل کر فصاحت کا گھلا گھونٹ دیا۔ کویا اُن کے نزدیک'' بتاتے'' غیر نز تھا اور ' بتلاتے'' فصبح۔ داد کے قابل ہے علاّ مہ کی بیرزبان دانی۔ امام احمد رضا کا فی البدیم لکھایا ہوا ترجمہ بیرہے: · 'جانبے والا ہر نہاں وعیاں کا تو أسب بلندی ہے اُن کے شرک سے آیت ۹۵: جناب علّامہ نے اس طرح ترجمہ عنایت فرمایا:



باييں صاف شاد عبدالقادر عليه الرحمه كالرجمه يول ب: "ایک سورت نے ہم نے اوتاری اور ذم پر لازم کی اور اوتاریں اُس میں باتيں مياف' ''ذم یر لازم کی'' اردو روز مر ونہیں ہے۔ اگر چہ اپنے عہد کی مجبوری کے باعث شاہ میاجب نے بھی یہ ککھا تھا۔ تکر جناب علامہ نے بیرظ ہر کرنے کے لیے کہ وہ لیر کے فقیر ہیں ہیں دو لفظ تو برحا دیے مر مذکورہ بالا فقرے کی تجدید کی طرف کوئی توجر ہیں دی۔ شاید بیا م أن كے بوتے سے باہركا رہا ہو۔ امام احمد رضا خال نے اس الجزكا ترجمه اس طرح لكعايا:

(148) "بیا یک سورت ہے کہ ہم نے اتاری اور ہم نے اس کے احکام فرض کیے **آیت ۱۳**: اس آیت کا ترجمہ علاّ مدیمود الحن صاحب نے اس طرح ارقام فرمایا: ·' کیوں نہ لائے وہ اِس بات پر چار شاہد پھر جب نہ لائے شاہد تو وہ لوگ اللہ کے یہاں وہی ہیں جھوٹے

شاہ صاحب علیہ الرحمہ کا ترجمہ بھی تقریبا یہی ہے صرف اتنا فرق ہے کہ انھوں نے 'اللہ کے بال' کھاتھا۔ جس کو جناب علامہ نے بدل کر''اللہ کے یہاں'' کردیا۔ مگر عبارت مین جونغص پیدا ہو گیا تھا اُس کو ٹھیک کرنے کی کوئی کوشش ہیں گی۔ خط کشیدہ فقرے میں'' وہ لوگ'' بھی ہے اور''وہی'' بھی، اس سے عبارت میں زدائد کا تقص پیدا ہو گیا۔ امام احمد رضا نے یون ترجمہ املا کرایا: ''اس پر چارگواہ کیوں نہ لائے تو جب گواہ نہ لائے تو وہی اللہ کے نز دیک جھوٹے ہیں' آیت ۲۳: اس آیت کے ایک جز کا ترجمہ جناب علّامہ نے یوں تحریر یا تقل فرمایا:

'' جولوگ عیب لگاتے ہیں حفاظت والیوں بے خبر ایمان والیوں کو اُن کو پھنکار ہے دنیا میں اور آخرت میں اور اُن کے لیے ہے بڑا عذاب' شاہ صاحب علیہ الرحمہ کا ترجمہ (جس کا ترجمہ علامہ نے فرمایا) اس طرح ہے: · 'جولوگ عیب لگاتے ہیں قید والی نے خبر ایمان والیوں کو اُن کو پھنکار ہے دنیا میں اور آخرت میں اور اُن کو بڑی مار ہے' دونوں ترجموں میں لفظ'' بے خبر''محل کے مطابق نہیں۔ شاہ عبدالقادر صاحب کے سامنے زبان کی مجبوری تقلی اور علّا مہ صاحب کے سنامنے قل مارنے یافہم وفراست کی کمی ی۔ اس لیے ایک کمی جو پہلے تھی باقی رہ گئی۔ امام احمد رضانے یوں ترجمہ لکھایا: · · بے شک وہ جو عیب لگاتے ہیں انجان پارسا ایمان والیوں کو اُن پر لعنت ہے

دنیا اور آخرت میں اور اُن کے لیے بڑا عذاب ہے' آیت <u>۲۲</u>: کے ایک جز کا جناب علّا مہ سے منسوب ترجمہ ملا حظہ فرما کیں: '' ایمان والے وہ بیں جو یقین لائے ہیں اللّٰہ پر اور اُس کے رسول پر اور جب ہوتے ہیں اُس کے ساتھ کسی جمع ہونے کے کام میں تو چلے نہیں جاتے جب تک اُس سے اجازت نہ لے لیں''

شاہ عبدالقادر صاحب کا ترجمہ بھی یہی ہے۔ بلکہ پچ تویہ ہے کہ شاہ صاحب کا ہی ترجمہ ہے جس میں ''پروائگی نہ لے لیں' تھا۔ جناب علامہ نے اس کو بدل کر ''اجازت نہ لے لیں'' کردیا اور ترجمہ اُن کا ہو گیا۔ اس ترجم میں ''کسی جمع ہونے کے کام میں' واضح اور صاف ترجمہ نہیں ہے۔ ظاہر ہے کہ شاہ صاحب کی اپنی مجبوری تھی اور علامہ ک اپنی۔ (دونوں کی مجبوریوں کا ذکر او پر ہو چکا) امام احمد رضا نے یوں ترجمہ املا کرایا: ''ایمان والے تو وہ میں جو اللہ اور اُس کے رسول پر یفین لائے اور جب رسول کے پاس کسی ایسے کام میں حاضر ہوئے ہوں جس کے لیے جمع کیے گئے

ہوں تو نہ جا ئیں جب تک کہ اُن سے اجازت نہ لے لیں'' اس سورت میں بھی تم از تم جار جگہ جناب علامہ نے فعل متعدی المععدی کا استنعال کیا ہے اس کا بار بار بہت ذکر ہو چکا ہے اور جناب علّا مہ کی زبان دانی کی بیہ خوبی خوب واضح ہوگی۔ بار بارعلا مہ کے اس شوق کا ذکر کرنا طوالت کا باعث بنیا جاریا ہے۔ اس لیے اب اس کونظر انداز کر دینا ہی بہتر معلوم ہوتا ہے۔



آیت ۱۲: جناب علامہ نے شاہ عبدالقادر صاحب کا ترجمہ جیسا بھی تعامن وعن اُتُحاكرابيخ شيخ ميں ركھاليا-ترجمہ ہيہ ہے: ''مت پکارو آج ایک مرنے کواور پکارو بہت نے مرنے کو' جب شاہ صاحب نے بیر جمہ کیا تھا اردو زبان مغہوم کوادا کرنے پر قادر نہیں تھی۔ لہذا اس ترجم میں اصلاح و ترمیم کی ضرورت تھی۔ مگر علامہ نے اس کی زخمت نہیں فرمائی ممکن ہے بدأن كى بس سے باہر ہو۔ امام احمد رضانے اس كا ترجمہ يوں لكھايا: ' ' فرمایا جائے گا آج ایک موت نہ مانگواور بہت ی موتنیں مانگو' آیت ۱۸: جناب علّامہ نے شاہ عبدالقادر صاحب کے ترجمے کی مرمت اس طرح :5 " بولیں گے تو یاک ہے ہم سے بن نہ آتا تھا کہ پکڑلیں کی کو تیرے بغیر رفیق' شاہ صاحب کا ترجمہ پیرہے:

''بولیں گے تو پاک ہے ہم کو بن نہ آتا تھا کہ پکڑیں تیرے بغیر کوئی رفیق' جناب علامہ نے دولفظ بدلے، آیک تم کیا اور ایک کا اضافہ کرکے این دانست میں ترجمہ نگاری کا حق ادا کردیا۔ مگر''رفتق پکڑنا'' ایسے ہی رہنے دیا، جس کا بدلا جانا ضروری تھا۔ کیونکہ جناب علّا مہمحود الحن کے عہد میں اس زیان کا کوئی شوت نہیں ہے۔ امام احمر رضائے یوں ترجمہ قلم بند کرایا: '' وہ عرض کریں گے یا کی ہے جھے کوہمیں سزادار نہ تھا کہ تیرے سوائسی ادر کو مولى بنائيں' آیت ۳۰: جناب علّامہ نے شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ کا ترجمہ من دعن نقل کرکے اینا بنالیا۔ترجمہ بیہ ہے:

#### (151)

"اور کہا رسول نے اے میرے رب میری قوم نے تعہرایا ہے اس قرآن کو جھک جھک"

افسوس کی بات ہے کہ جناب علامہ، شاہ صاحب کے لیکھے ہوئے لفظ ''جمک جمک'' کو بھی نہیں بدل سکے۔ جب کہ انھوں نے چلن سے باہر الفاظ کو بدلنے کا بیڑا اٹھایا تھا اور اسی وجہ سے مترجم مشہور ہوئے۔ امام احمد رضا نے یوں ترجمہ عنایت فرمایا: ''اور رسول نے عرض کی کہ اے میرے رب میری قوم نے اس قرآن کو ''اور رسول نے عرض کی کہ اے میرے دب میری قوم نے اس قرآن کو آیت <u>۲۲</u>: جناب علامہ محود الحن نے اس آیت کا ترجمہ اس طرح تحریر فرمایا: '' میر تو جم کو بچلا ہی ویتا ہمارے معبودوں سے اگر ہم نہ جے رہتے ان پر اور آ گے جان لیس سے جس وقت دیکھیں سے عذاب کہ کون بہت بچلا ہوا ہے راہ سے''

'' بی**تولگا بی تما** کہ بچلادے ہم کو جارئے تھا کردل سے تجمعی ہم نہ ثابت رہے اُن بیر ہو کھا بی تما کہ بچلادے ہم کو جارئے تھا کردل سے تبعی ہم نہ ثابت رہے اُن

*پر*ادر آگے جانیں سے جس دقت دیکھیں سے عذاب کون بہت بچلا ہے راہ سے' ای انہیں ہے کہ جناب علّامہ نے ترجے میں بالکل تعرف نہ کیا ہو۔ تعرف کیا کیکن ''بجلانے'' کوایسے ہی رہنے دیا۔ ہندوؤں کا بیرلفظ بلاشبہہ جناب علّا مہ کو مرغوب تحارام احدرمنات يول ترجمه الملاكرايا: '' **قریب تھا کہ ہے ہیں ہارے خدا**ؤں سے بہکادیں اگر ہم اُن پر*مبر*نہ برکتے اور اب جاننا جانے ہیں جس دن عذاب دیکھیں سے کہ کون گمراہ تھا'' آیت ۲۲: جناب علامہ محود الحن نے شاہ میاحب کے ترجے میں تفرف کرکے يول ترجم حتايت فرمايا: "اورونی ہے جس نے بنائے رات اور دن برلے سد لے"

https://ataunnabi.blogspot.com/ (152) یہاں تالع مہمل "سد کتے" توجہ جاہتا ہے سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس کی کیا ضرورت تمی۔ ثاہ ماحب کے ترجے میں تو پہلفظ ہے ہیں۔ ان کا ترجمہ یوں ہے: ''اور وہی ہے جس نے بنائے رات اور دن برلتے'' شاید بید لفظ (سدلتے) علامہ کے مغسر علامہ شہر احمد عثانی کو بھی کھنکا اس کیے انموں نے اس کی یون لیا یوتی کی: " محضے برجے یا آنے جانے کو بدلنا سدلنا فرمایا۔ یا بی مطلب ہے کہ ایک کو دوسرے کا بدل بتایا ..... امام احدرضان اس طرح ترجمة كلم بندكرايا: · 'اور وہی ہے جس نے رات اور دن کی بدلی رکھی' آیت ۲۷: جناب علّامہ نے ایک حسرُ آیت کا ترجمہ یوں درج فرمایا: <sup>••</sup>اور جب گذرتے ہیں کھیل کی باتوں پرنگل جائیں بزرگانہ' شاوعبدالقادر ماحب كاترجمه بيرب: <sup>••</sup>اور جب ہوتکیں کھیل کی باتوں پرنگل جاویں بزرگی رکھ کر'' امام احدرمنانے یوں ترجمہ فرمایا: ''اور جب بے ہودہ پر **گذرتے ہیں اپنی عزت سنجا لے گزر جاتے ہیں'**' ۲۲\_ **سور هُ شعراء** آیت ۳: علاّ مد محمود الحن اور شاه عبدالقادر دونوں کا ترجمہ سے : ''شاید تو کھونٹ مارے اپنی جان اس بات پر کہ وہ یقین نہیں کرتے'' ، ''جان کھونٹ مارتا'' شاہ صاحب کے عہد کا روز مرہ ہوسکتا ہے علّا مہ کے عہد کا نہیں مرعلامہ نے اس کواپنے عہد کے مطابق کرنے کی کوئی کوشش نہیں گی۔ ممکن ہے اس پر قادر بھی نہ رہے ہوں۔ دوسری بات لغظ' شاید'' کا استعال ہے جو ہمیشہ معلومات **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ کی کمی کا مظہر ہوتا ہے۔ یا شک کی حالت میں بولا جاتا ہے۔ شک بھی عدم معلومات کی وجہ سے ہوتا ہے۔ اس کیے ''شاید'' کا استعال اللہ رب العزت سے بعید ہے۔ اس کیے · کہ اُس سے چھ بھی چھیانہیں ہے۔ امام احمد رضا نے بیہ یوں ترجمہ املا کرایا: • • کہیں تم اپنی جان پر کھیل جاؤ کے ان کے تم میں کہ وہ ایمان نہیں لائے' آیت ۱۰: اس آیت کا ترجمہ شاہ عبدالقادر میا حب نے اس طرح تحریر فرمایا تھا: ''اور رُک جاتا ہے میرا جی اور نہیں چکتی ہے میری زبان سو پیغام دے ہارون کو'' جناب علّامہ نے ''نہیں چکتی'' کو ''نہیں چکتی ہے'' سے بدلنے کے سوا کچھ نہیں کیا ادر ایک لغظ '' ہے' کے اضافے سے ترجے پر قبضہ جمالیا۔ ترجے میں کوئی ترقی نہیں ہوئی۔امام احمد رضانے یوں ترجمہ فرمایا: " اور میرا سینه بخلی کرتا ہے اور میری زبان نہیں چکتی تو تو ہارون کو بھی رسول ک<sup>ر</sup>' آیت ۲۱: جناب علّامہ نے اس آیت کا ترجمہ اس طرح لکھایا: "سوجاد فرعون کے پاس اور کہوہم پیغام لے کر آئے ہیں پروردگار عالم کا'' شاہ ماحب کا اردوزبان کے تشکیلی عہد میں کیا ہوا ترجمہ سے:

"سوجا د فرعون باس اور کہوہم پیغام لائے ہیں جہان کے صاحب کا" پہلا فقرہ بن ایک عام قاری کو دھو کے میں ڈالنے والا ہے۔''فرعون کے پاس موجادً" (لیتن استراحت کرد، نیند کے لو)۔ یہ اچھا اسلوب بیان نہیں ہے۔ امام احمہ رمنان اس كافورى طور يرحضرت مدرالشريعه كوييترجمه الملاكرايا: <sup>دو</sup> تو فرحون کے پاس جاد پھر اُس سے کہو ہم دونوں اُس کے رسول ہیں جو رب ہے سارے جہان کا'' آبت ۵۹: اس آبت کا ترجمہ جناب علّامہ نے یوں عنایت فرمایا: " ای طرح اور ہاتھ لگادیں ہم نے یہ چیزیں بن اسرائیل کے '

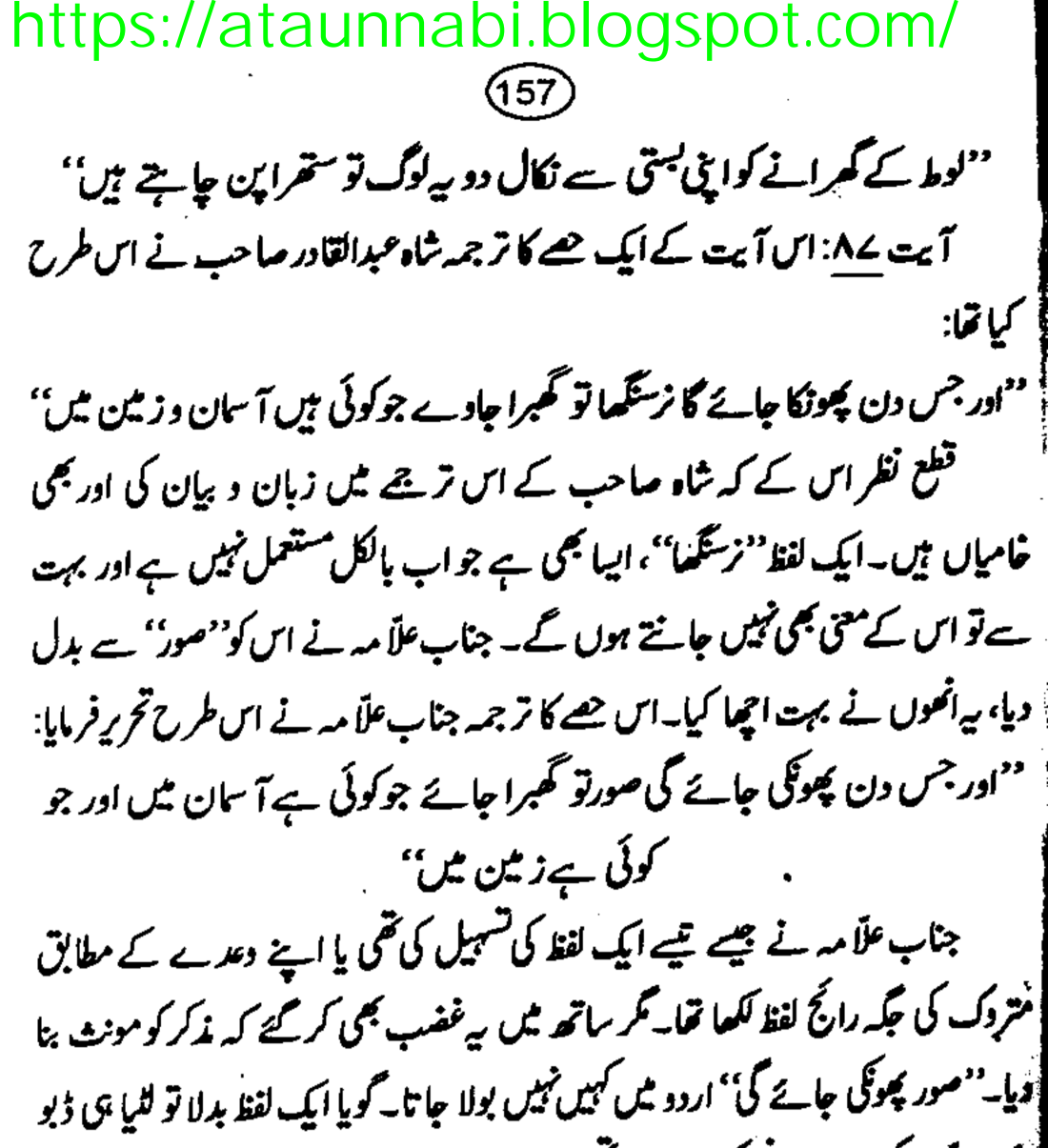
154 ''ہاتھ لگنایا ''ہاتھ آتا'' تو بولا جاتا ہے۔ مراس فعل کی متعدی شکل کمی فضیح نے نہیں کھی۔ وجہ بیہ ہوئی کہ شاہ عبدالقادر ماحب نے اردو کے ابتدائی دور میں اس کا بیہ ترجمه کیا تھا: "اس طرح اور باتحداکا ئیں یہ چزیں بن اسرائیل کو جناب علامہ نے باتھ بیرتو مارے مکر اصل غلطی کو دور نہ کر سکے یا اُس کے اہل نہ تھے۔ امام احدرمنان يون ترجمةهم بندكرايا: · · ہم نے ایسا بی کیا اور اُن کا وارث کردیا بن اسرائیل کو' آيت ٨٦: جناب علامه في ترجمه فرمايا: <sup>د</sup> اور معاف کر میرے باپ کو وہ تھا راہ بھولے ہودک میں' ادر شاہ ماحب نے بیز جمہ کیا تھا: «اور معاف کر میرے باپ کو وہ تھا راہ بھولوں میں" جناب علّامہ نے بغیر کسی غور وفکر کے شاہ صاحب کا ترجمہ ہی نقل کردیا (خد جانے دوخودتر جمہ کرنے کے اہل متھے پانہیں) اور بیر بھی نہیں سوچا کہ وہ کیانقل کررہے ہیں۔ جناب علّامہ کے اس ترجے سے اور کوئی تو کیا متغق ہوتا اُن کے عزیز شاگرد اور اُن کے نام نہاد ترجے کے مغسر جناب شبیر احمد عثانی کو بھی اتفاق نہیں تھا۔ تغسیری حاشیہ ميں رقم طراز ميں: "ترجمہ سے ظاہر ہوتا ہے کہ بیہ دعا باپ کی موت کے بعد کی مکر دوسری جکہ تصریح آئی ہے کہ جب اُس کا دشمن خدا ہونا طاہر ہوگیا تو براک اور بیزاری کا اظمار فرمایا۔ کسما قسال تسعالی و مساکسان استغفار ابسراهيسم لابيسه الأعن موعدة وعدها اياه ج فسلسما تبين له انه عدو لله تبر امنه ( سورة تويدركون ١٢)

اور اگر انسه کسان من الضالین عل کسان کا ترجمہ ''تھا'' کے بجائے '' ہے' سے رکیا جائے تو پھر کوئی اشکال نہیں۔'' ( قرآن عکیم صفحہ ۳۹۳ شائع کردہ شاہ فہد کم پلکس مدینہ منورہ ۱۴۱۳ھ) اب امام احمد رضا فاضل بریلوی کا حضرت صدرالشریعہ کو بول کر لکھایا ہوا نفیس ترجمہ طاحظہ فرمایتے:

"الور مير ب باب كويش د ب ب شك وه مراه ب " التغيرى حاشي على كنزالا كمان ت استفاده صاف ظاہر ب .. آيت ٢<u>١١</u>: جناب علاّ مد ن اس آيت كاتر جمد يوں تحرير فرمايا: " كيا حجور ب ركيس تحتم كو يہاں كى چيزوں ميں ب كھكے" اور أن ت پہلے شاہ عبدالقادر مما حب يرتر جمد فرما تي تے . " كيا حجور ويں تم يہاں كى چيزوں ميں تذر" فاہر ب كہ شاہ ما حب كاتر جمد علاّ مد كرتے ت بہتر ب ام احد رضا فاہر ج كہ شاہ ما حب كاتر جمد علاّ مد كرتے ت بہتر ب ام احد رضا

" کیاتم یہاں کی نعمتوں میں چین سے چھوڑ دیے جاؤ گے تتنول ترجمون كافرق داضح ب- كمى تبر \_ كى منر درت نبي \_ ۲۷**۔ سورۂ نمل** آیت ۳۹: جناب علامہ کا کیا ہوا طویل آیت کے ایک جھے کا ترجمہ ملاحظہ " بولا ایک دیوجنوں میں سے لائے دیتا ہوں وہ تھر کو ....... جناب علامه کے مستعملہ لغظ 'ویو' پر تحور فرما ہے۔ ' دیو' ہندی کا لفظ ہے اور اس معنی یا تو دیوتا کے بین یا ایس مخلوق کے جس کا وجود ہی اسلامی عقائد کے مطابق محض **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

(156) وہم ہے۔ شاہ عبدالقادر مباحب نے اس موقع پر جو لفظ لکھا ہے وہ میر ملاح الدین حسام الدين، تركمان دروازه دبلي كي شائع كرده قرآن مين "ركش محيا ہے۔ ہوسک ہے بیا لیتھو کی چھپائی میں بچھ کا بچھ ہو کیا ہو اور اصل میں ''راکشش' ہو، جس کے مخ '' ظالم'' اور'' بد دین'' ہیں۔ شاہ صاحب بھی مجبوراً بید لفظ لاتے ہوں گے۔ اگر جناب علآمہ کو اردو زبان پر عبور حاصل ہوتا تو اُن کے سامنے ایس کوئی مجبوری نہیں تھی یا کچ انھوں نے وطن مالوف کے نام کے ایک حصے کو ترجمہ قرآن کا جزینانے کے لیے اب کیا۔ جو بھی وجہ رہی ہو بید لفظ کسی حالت میں تھیک نہیں ہے۔ یہاں بید بھی سوال پیدا ہ ہے کہ''کروڑا'' پر اعتراض کرنے والے ایسے لفظ کو کیوں خوش دلی کے ساتھ جمع کرجاتے ہیں۔ جواب یہی ہوگا کہ اپنے شیخ کی عقیدت میں وہ ایسا کرنے کے ۔ مجور میں۔ امام احدر منانے اس حصة آيت كاتر جمه اس طرح لكمايا: • • ایک بردا خبیت جن بولامیں وہ تخت حضور میں حاضر کردوں **کا** آیت <u>۵۱</u>: جناب علامہ کا تحریر کردہ آیت کے ایک جصے کا ترجمہ سے : " نکال دولوط کے کمر کواینے شہر ہے بیلوگ ہیں ستھرے رہا چاہے" یمی ترجمہ شاہ صاحب کا بھی ہے۔ جناب علامہ نے اس میں کوئی جایا ہے تعرف نہیں کیا۔اگر ''کمر کی جگہ 'کمر دالوں' یا ''اہل دعیال' کے آتے تو سے تعرف جائز ہوتا۔ مرنہ جانے کیوں انہوں نے ایسانہیں کیا۔ بعض لوگوں کا کہنا توبیہ ہے کہ ایے تقرف کے اہل بی نہیں ہتھ۔ اب نور فرمائیے کہ کی شہر ہے کمر کو نکال د حغرت لوط عليه السلام يح مجد بي مس طرح ممكن تعا؟ عبد جديد بي تو السي مثينين : سمنی ہیں جو سمی مکان کو اعما کر دوسری جگہ لے جاسکتی ہیں۔ لیکن حضرت لوط علیہ السل کے عہد میں تو ایک دیوار کو بھی دوسری جگہ لے جانا ممکن نہیں تھا۔ امام احمد رضانے ا سر آيت کا ترجمہ يوں الملاكرايا: **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



وی-علامہ کی زبان دانی کی بیر حالت تھی اور اردو میں مترجم بنتا جاتے تھے، بلکہ بن بھی کیے۔ پس پردہ کیا ہے، بیتو بہت کم لوگوں کو معلوم ہے۔ زیادہ تر اُن کو منتقل اور بہترین الحرج بی بجست میں۔ امام احمد منبانے اس حصۂ آیت کا ترجمہ اس طرح قلم بند کرایا: « «اور جس دن چونکا جائے کا صورتو گھرانے جائیں کے جتنے آسانوں میں بیں اور جیتنے زمین میں ہیں'

https://ataunnabi.blogspot.com/ (158) ۸۰**ـ سورة تصص** آيت ٣: جناب علّامد في ترجمه فرمايا: "فرعون چر در با تعا ملك مي شاہ عبدالقادر مباحب نے بھی یہی ترجمہ فرمایا تھا۔ امام احمہ رمنا نے بیر ترجمہ عنايت فرمايا: · · بے شک فرعون نے زمین میں غلبہ پایا تھا' آیت 10: جناب علّامہ نے اس آیت کے ایک جزکا ترجمہ اس طرح درج فرمایا: • بچر مُكامارا أس كوموىٰ نے چر أس كوتمام كرديا'' · شاہ عبدالقادر میا حب کا ترجمہ بھی بھی ہے۔ اس ترجے کی زبان میں خامی ہے۔ · کہ 'اُس کوتمام کر ، یا' فقرہ ناکمل ہے اس سے کوئی خاص نتیج پر نہیں پینچ سکا۔ جس حضرت موی علیہ السلام نے مکا ماراتھا، وہ مرگیا۔مرنے کے لیے ''تمام کردینا'' روز مز نہیں ہے" کام تمام کردیتا" البتہ بچے ہے۔ امام احد رضانے اس کا ترجمہ یوں لکھایا: دوری نے اس کے گھونسا مارا تو اس کا کام تمام کردیا'' آیت ۲۱: اس آیت کا ترجمہ جناب علّامہ نے یوں فرمایا: · ' پھر لکلا وہاں ہے ڈرتا ہوا راہ دیکھتا بولا اے رب بچالے جھے کو اس قوم ب العياف سطُ شاو حبد القادر معاجب نے یوں ترجمہ فرمایا تھا: · · پر لکلا وہاں سے ڈرتا راہ دیکھتا بولا اے رب خلاص کر مجھ کو اس توم بے العياف يسخ شاہ مساحب نے ترج میں ایک فقرہ "راہ دیکم"، داخل کیا تھا، جو مردری تو بحراس موقع پر لفظیات کے لحاظ سے درست نہیں تھا۔ اس لیے بید محرق کا کلمہ مط

ہوتا ہے۔ شاہ صاحب نے اپنے عہد کی اردو کے مطابق اس کو داخل ترجمہ کیا تھا۔ مگر جتاب علامہ نے اس کو دیسے بی تقل کردیا۔ کسی ترمیم کی منرورت نہیں بھی یا وہ کر بی نہیں سکتے بتھے۔امام احمد رضانے اس کا ترجمہ اس طرح ڈکٹیٹ کرایا: " تو أس شہر سے لکلا ڈرتا ہوا اس انتظار میں کہ اب کیا ہوتا ہے عرض کی اے مير \_ رب بحصتم كارول \_ بر بچالے آیت ۲۳: جناب علاً مدنے اس آیت کے ایک حصے کا ترجمہ یوں درج فرمایا: "اور ماراباب بور ما بے بری عرکا" حرے کی بات ہیہ ہے کہ شاہ مساحب نے بھی بالکل یہی ترجمہ فرمایا تھا ''بوڑھا اور بڑی عمر کا' میں ایک بات زائد ہے بوڑھا بڑی عمر والے کوئی کہتے میں اور ہر بڑی عمر والا بوڑ حا ہوتا ہے۔ شاہ صاحب کے سامنے تو زبان کی مجبوری تقی مرافسوس کہ جناب علّامہ کی بچھ میں اتنی سی بات بھی نہیں آئی۔امام احمد دمنانے اس طرح ترجمہ لکھایا: "اور جارے باب بہت بوڑھے بین آیت ۳۲: جناب علّامہ نے اس آیت کے ایک جزکا ترجمہ اس طرح درج فرمایا:

"اور ملاسل این طرف اینا بازو در سے " اور شاو مبدالقادر مساحب نے برتر جمہ کیا تھا: · · اور ملا این طرف اینا بازو در سنه · دونوں بن ترج ایسے میں کہ ان کا مغہوم سمحتا دشوار ہے۔ ایک بار تہیں سوبار پڑ و کر دیکھ بیچے۔ نور وفکر سے کام بیچے کر چھ پتے نہیں پڑے گا۔ آخر کیا فائدہ ہے الیے ترجے ہے جو بچھ میں نہ آئے۔ شاہ حمد القادر ماحب کے سامنے زبان کی مجوری تھی اس لیے بدلے ہوئے المائے میں اس کے ایک جدید تر بھے کی ضرورت تھی۔ اور اس کی ذمہ داری علامہ محود

الحن صاحب نے اپنے سر لی تھی۔ تمر شاید وہ بھی شاہ صاحب کے ترجے کونہیں سمجھ سکے۔اس لیے معمولی می تبدیلی کر کے یوں بی رہنے دیا۔ دعدے کے مطابق تسہیل بھی نہ کر سکے۔

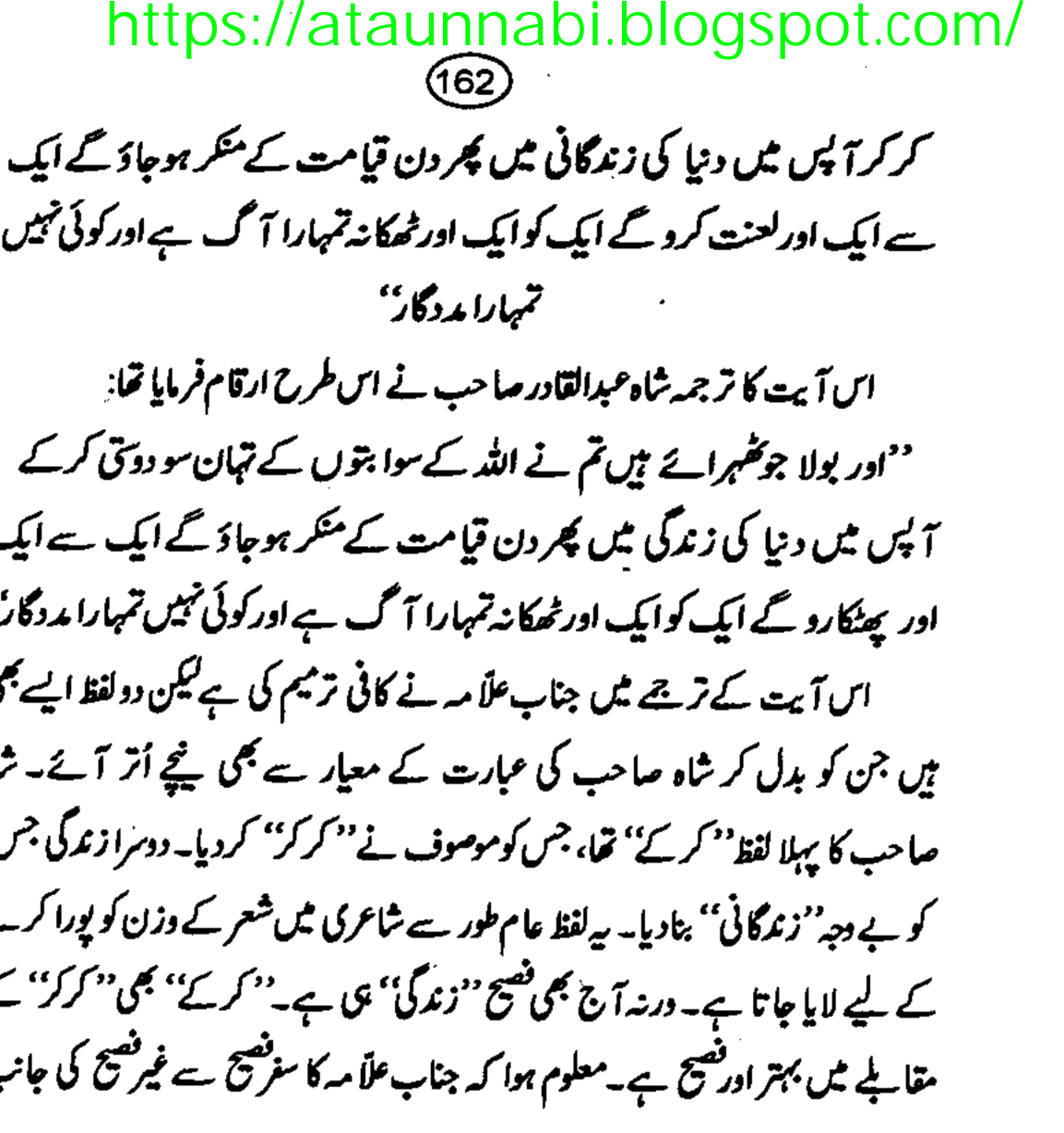
(160)

اس آیت کی شان نزول یہ ہے کہ جب وادی ایمن میں حضرت مولی علیہ السلام نے مہلی بار حکم اللی پر عصا ڈالا اور وہ سانپ بن گیا تو آپ پر خوف طاری ہو گیا۔ اللہ تعالیٰ نے اس آیت کے ایک جز میں خوف کو دور کرنے کی تدبیر بتائی تھی۔ جو درج بالا دونوں ترجموں سے بالکل سجھ میں نہیں آتی۔ امام احمد رضا نے مغہوم کو داخت کرنے کے لیے بیر جمد عنایت فرمایا: '' اور اپنا ہاتھ اپنے سینے پر رکھ لے خوف دور کرنے کو' آیت ۲۳۲: جناب علامہ کا اس آیت کے ایک جز کا ترجمہ اس طرح ہے: '' اور میرا بھائی ہارون اُس کی زبان چکتی ہے جھ سے زیا دہ سو اُس کو تھیج میرے ساتھ مدد کو کہ میری تقسد یق کرے'

اور شاوعيدالقادر ماحب كاترجمه بيرب:

<sup>••</sup>اور میرا بھائی ہارون اُس کی زبان چکتی ہے بچھ سے زیادہ سو اُس کو بچے ساتھ میرے مدد کو کہ جھ کو سچا کرے' اب امام احمد رضا كافي الغور لكعايا بواتر جمد محمى ملاحظه فرمائين: <sup>د</sup> اور میرا بحالی بارون أس کی زبان جمط سے زیادہ ماف ہے تو اُسے میری مدنا کے لیے رسول بنا کہ میری تعدیق کرے (مطوم ہوتا جاہیے کہ حضرت مولیٰ علیہ السلام کی زبان میں لکنت تھی۔) ترجی زبان کی مغائی اور حکائق کا اظمار قابل داد ہے۔ آیت ۳۸: اس آیت کے ایک جزکا ترجمہ جناب علّامہ نے یوں درج فرمایا: **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

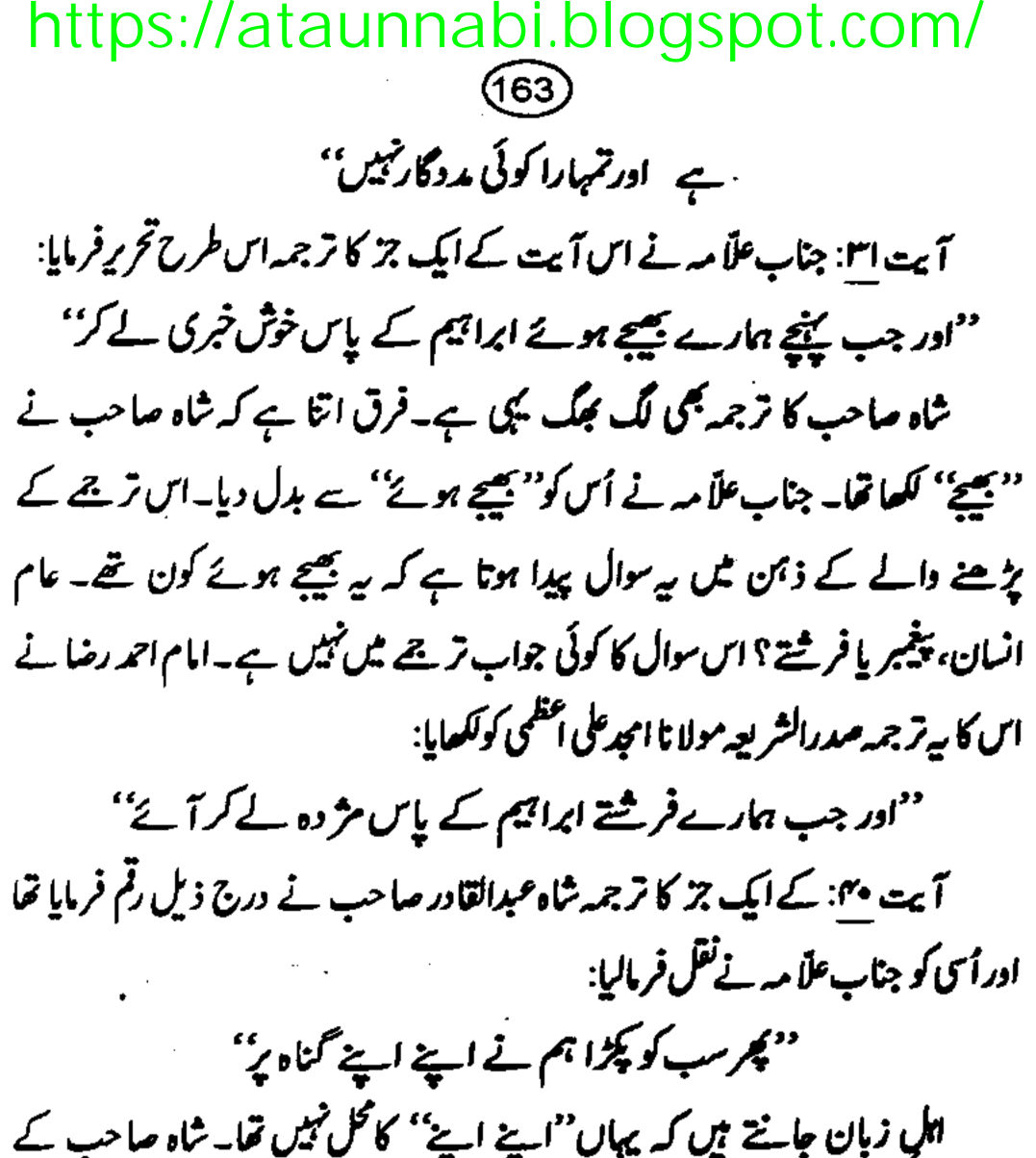
https://ataunnabi.blogspot.com/ "سوآ مک دے اے ہان میرے واسط گارے کواور پھر بنا میرے داسط ایک کل" اور شاہ عبدالقادر صاحب نے بیر جمہ فرمایا تھا: "سوآگ دے اے ہان میرے داسطے گارے کو پھر بنا میرے داسطے ایک کل" امام احدرضائے یوں ترجمہ املاکرایا: "تواب بامان میرے لیے گارا لکا کر ایک محل بنا" ۲۹\_ <mark>سورۂ عنکبوت</mark> آیت ۱۹: جناب علّامه اس آیت کا ترجمه اس طرح رقم فرماتے ہیں: · · کیا دیکھتے نہیں کیوں کر شروع کرتا ہے اللہ پیدایش کو پھر اُس کو دوہرائے گا بداللہ برآ مان ہے' شاہ صاحب کا ترجمہ بھی تقریبا یہی ہے فرق اتنا ہے کہ انھوں نے '' دوہرادے گا'' ککما تھا جس کوعلا مہ نے ''دوہرائے گا'' کردیا۔ لیعن ''داد'' کو ''ہمزہ'' سے بدل دیا۔ ترجمہ پڑھنے پر بادی النظر میں یمی تاثر ملتا ہے کہ انسان کی ولادت کے عمل کا بیان ہے۔ شاہ میاحب کے ترجے سے بھی یہی متبادر ہوتا ہے مگر ایسا ہے نہیں۔ ایہا بھی نہیں ہے کہ علامہ نے شاہ مناحب کے ترجے میں کوئی تبدیلی کی ہی نہ ہو۔ انھوں نے ''دوہراوے' کا کو''دوہرائے گا'' تو کردیا لیکن جو بات قاری کے لیے مشکل ہے اس کی شہیل کی ظرف کوئی توجہ ہیں دی۔ امام احمد رضا نے اس آیت کا الترجمه اسطرح لكعايا: "اور کیا انھوں نے نہ دیکھا اللہ کیوں کر خلق کی ابتدا فرما تا ہے پھر اسے دوبارہ بنائے گا۔ بے شک پہ اللدکو آسان بے' آیت ۲۵: جناب علّامہ نے اس آیت شریفہ کا ترجمہ اس طرح درج معحف فرمایا: <sup>د</sup> اور اہراہیم بولا جو مخبرائے ہیں تم نے اللہ کے سوائے بتوں کے تعان سو دوش



تحار

شاہ صاحب نے اپنے تربیح میں 'ایک سے ایک' اور 'ایک کو ایک' نقر ے 'م استعال کیے تھے۔ یہ بھی بدلے جانے کے متعاضی تھے، مگر جناب علّامہ نے اس طرف کوئی توجہ نہیں دی۔ یا وہ اس پر قادر نہیں تھے۔ امام احمد رضا نے اس آیت کا ترجمہ ال طرح اللا کرایا: ''اور اہراہیم نے فرمایا تم نے اللہ کے سوابیہ بت بنا لیے ہیں جن سے تمہاری

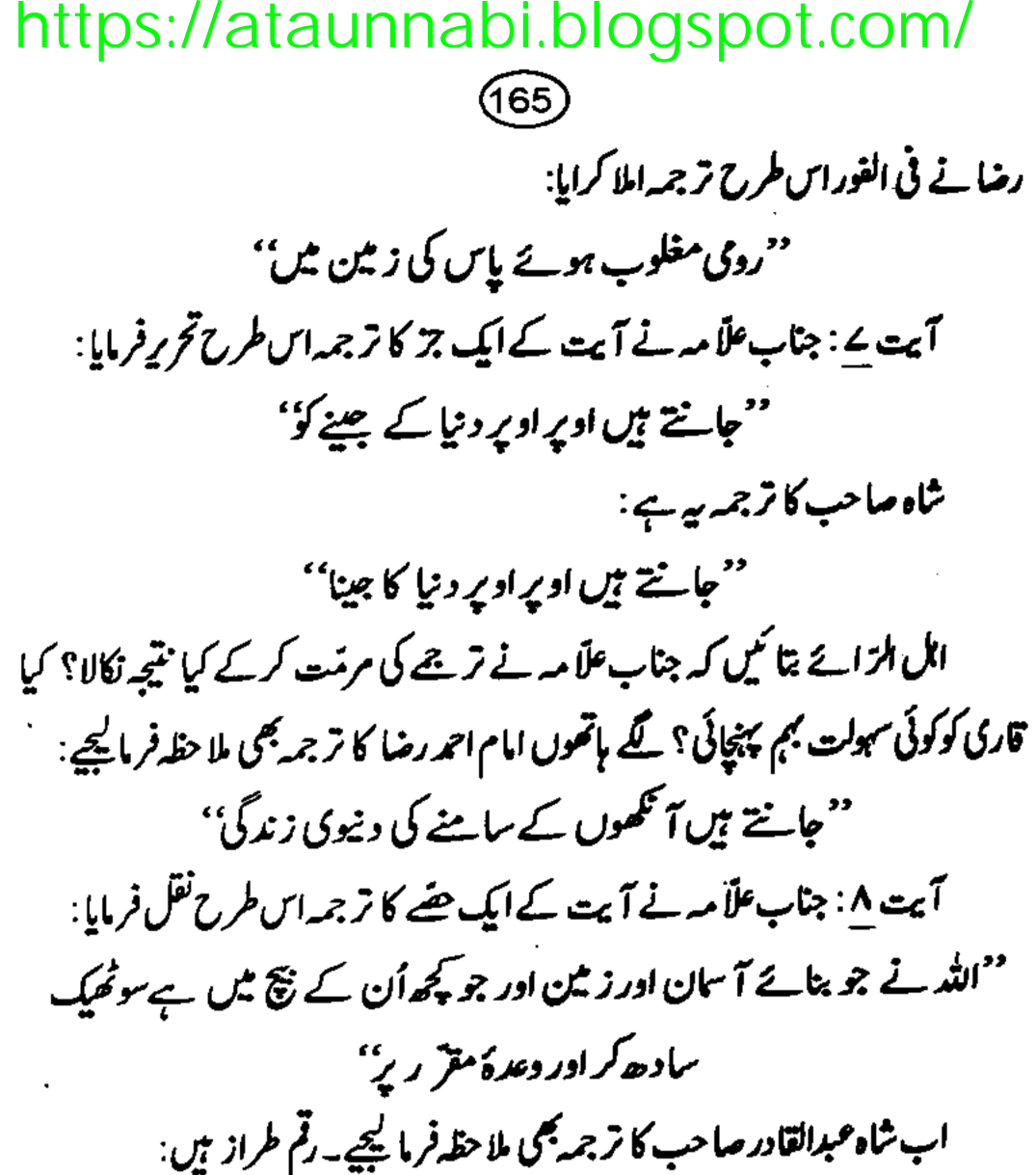
دوسی یہی دنیا کی زندگی تک ہے پھر قیامت کے دن تم میں ایک دوسرے کے ساتھ کفر کرے گا اور ایک دوسرے پرلعنت ڈالے گا اور تم سب کا ٹھکانہ جہنم



سامنے زبان کے خام ہونے کی مجبوری تھی اور جناب علّا مہ کے سامنے اردو زبان برعبور · حامل ندہونے کی۔امام احمد دمنانے یوں ترجمہ کلمایا: " تو أن مِنْ ہرايك كوہم نے أس كے گناہ ير پكڑا'' امام احمد رضائے اس ترجیح میں صحیح منمیر '' اُس ' کا استعال کیا ہے اور ہر ماہر زبان دال أيرابى كر\_مك: آیت ٥٣: جناب علام محود الحن نے اس آیت کے ایک جزد کا ترجمہ یوں رقم فرمایا: "اور جلدی ماسلتے ہیں تھو سے آفت" شاوم دانقادر ماحب کا ترجمہ یہ ہے:

https://ataunnabi.blogspot.com/ (164) "اور شتاب مانکتے میں تحقہ سے آفت" امام احمد رضاف يول ترجمه لكمايا: ·'اورتم سے عذاب کی جلدی کرتے ہیں' آیت 24: اس آیت کے ایک معروف ومشہور حصے کا ترجمہ علامہ محود الحن ماحب نے یوں تحریر فرمایا: "جوجى بسو يحق كاموت شاہ عبدالقادر صاحب نے بھی بھی ترجمہ کیا تھا؛ علامہ نے صرف اُس کوتش کردیا۔ ادرامام احمد رضائے یوں ترجمہ ارشاد فرمایا: ''ہر جان کوموت کا مزہ چکھتا ہے' ان دونوں آیتوں کے ترجموں میں زبان کے فرق کو بہ آسانی سمجھا جاسکا ہے۔ ۳۰\_ سورۀ روم آیت او۲: علامه محود الحن صاحب نے آیت نمبرا (کمل) ادر آیت نمبر۲ (ج)

کا ترجمہ اس طرح ارقام فرمایا ہے: "مغلوب ہو مے ہیں رومی ملتے ہوئے مُلک میں" ان آیتوں کا ترجمہ شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ نے اس طرح تحریر فرمایا تھا: "دوب مح بي روم للت ملك من اگرچہ جناب علامہ نے ترجمیر قرآن کا آغاز کرتے وقت شاہ عبدالقادر علیہ الرحمه کے ترج میں اصلاح کا دعویٰ کیا تھا مکر دو تین لفظ بدلنے کے بادجود ترجے میں کوئی شد حاربیں ہوا۔ جو پچھ شاہ صاحب نے لکھا تھا جناب علامہ اس سے آگے نہ جائیے۔" لیے ملک میں" کو" ملتے ہوئے ملک میں" سے بدل دینے رہمی قاری کے یے تعہیم میں کوئی آسانی نہیں ہوئی (جبکہ اس میں شد حارکی ضرورت تھی)۔ امام احمد



'' اللہ نے بنائے آسان وزمین اور جو اُس کے نیچ ہے سوٹھیک سادھ کر اور شہرے دعدے پر'' فقیر بے ''نقل فرمایا'' اس لیے لکھا ہے کہ آج کل امتحان میں شریر اور کیج لڑ کے ملبوعه کا مذمس سے تقل کرتے ہیں تو بالکل اس طور کہیں کہیں الفاظ بدل دیتے ہیں وتا کہ اُن کی دانست میں متحن دحوکا کھا جائے۔ متحن تو دحوکا نہیں کھا تا ہے البتہ جناب الماردوخوال قارئين كودموكا دين يس منرور كامياب موتح داب بية قارئين كى مرضى ہے کہ وہ اس کامیابی پر جناب علامہ کومبارک باد دیں یا نہ دیں۔ ہندوستان کے ایک ام نهاد دانش در نے تو پس مرگ بھی ان کی پیر محوظتے میں کوئی سر نہیں چوڑی۔ جب

(166) کہ جو ایہام شاہ صاحب کے ترجیم میں وقت گزرنے کی وجہ سے آیا تھا وہ جوں کا توں یاتی رہا۔ اب ملاحظہ فرمائیے کہ امام احمد رضا فاضل بر ملوی نے اس حضر آیت کا کیا ترجمه املا فرمايا: '' اللہ نے پیدا نہ کیے آسان اور زمین اور جو چھ اُن کے درمیان ہے مرت ُ اور ایک مقرر میعاد سے' آیت ۱۴ : علامہ محود الحن صاحب نے آیت کا ترجمہ اس طرح درج فرمایا : · 'اور جس دن قائم ہو کی قیامت اُس دن لوگ ہوں سے قشم منتم' جبكه شاه صاحب في اس طرح ترجمه رقم فرمايا تما: <sup>د</sup> اورجس دن أسطح كى قيامت لو**گ بم**انت بمانت ہوں گے' ددنوں ترجموں کو بڑھنے کے بعد ہیہ کہنا غلط نہ ہوگا کہ جناب علّامہ نے بھی ترجمہ فرمایا ہے مکر قرآن کریم کانہیں بلکہ شاہ عبدالقادر میاحب کے ترجے کا۔ یہ الگ بات ہے کہ ترجمہ کیما ہے۔ امام احمد رضائے فوری طور پر اس طرح ترجمہ رقم کرایا: '' اور جس دن قیامت قائم ہوگی 'س دن لوگ الگ ہوجا <sup>ت</sup>یں گے' مالكل صاف اور روال ترجمه ي-آیت ۲۸ یل مرحود الحن اس آیت کے ایک جز کا ترجمہ اس طرح قم فرماتے ہیں: " بیہ بہتر ہے اُن کے لیے جو جاتے ہیں اللہ کا منھ "جو جائبے میں اللہ کا منھ' خدا جانے اس فقرے کا کیا مطلب ہے ایسے ترجے کی بظاہر دجہ بیہ معلوم ہوتی ہے کہ شاہ عبدالقادر صاحب کے ترجیح میں بھی لیجی الفاظ یتے۔ شاہ مباحب کا ترجمہ پر ہے: "بي بهتر ب أن كوجوجا بت بي الله كالمنط"

شايد درج بالا آخرى الفاظ كالمغهوم حضرت علامه بمى نهيس سجحت يتصر كيونكه شاه ماحب کے ترجے کے جتنے حضے کا ترجمہ علّامہ صاحب کر سکتے تھے انہوں نے کر دیا مثلاً 'ان کو' کا ترجمہ انہوں نے '' اُن کے لیے' درج فرمایا۔ باقی سرے گزر گیا ہوگا۔ کونکہ سے بہت پُرانا ترجمہ ہے۔ ہوسکا کے شاہ صاحب کے عہد میں بہ روز مر ہ ہو؟ کیکن علامہ صاحب کے عہد میں قطعی متروک تھا (اس لیے کہ علامہ کے ہم عمروں میں سمی نے اس طرح کے الفاظ نہیں لکھے) جرت اس بات پر ہے کہ متردکات کی جگہ رائج الفاظ لکھنے کے دنوے کے ساتھ بن وہ مترجم بنے تیے مگر انہوں نے ان الفاظ کو رائ الفاظ سے تبین بدلا۔ اس کی فقیر کا بی خیال درست مانا جانا جا ہے کہ ان الفاظ کا مطلب و مجمی تم سی سی سی محص سے درندان کی جگہ مروجہ الفاظ ضر در تحریر قرمات۔ ادراس شبے · کو بھی تقویت ملتی ہے کہ وہ عربی متن کا ترجمہ کرنے پر بھی قادر نہیں تھے۔ اگر ہوتے تو شاو حبرالقادر ماحب کے الغاظ بجھ میں نہ آنے کی مورت میں تربی متن کا ترجمہ اپنے الغاظ میں کردیتے؛ حمر انہوں نے ایسا بھی نہیں کیا۔

امام احمد رضانے آیت کے اس حصے کا ترجمہ اس طرح قلم بند کرایا: " ہی بہتر ہے اُن کے لیے جواللہ کی رضا جا ہے ہیں' آیت ۲۳ : معرت علّامہ نے اس آیت کا ترجمہ اس طرح اپنے مصحف میں ورج قرمايا: "جو منگر ہوا سو اُس بر بڑے اُس کا منگر ہونا اور جو کوئی کرے بھلے کام سودہ ایمی راه سنوارتے میں " شاو مرالقادر ماحب کاتر جمد بھی تقریبا یم ہے۔ انہوں نے رقم فرمایا۔ "جومتر موا أس يرير في ما متكر مونا اور جوكر مد بحط كام سواين راه سنوارتے میں'

(168) جناب علّا مہ نے نقل میں دولفظ بڑھا کر اس قول ''نقل کے لیے عقل کی ضرورت ہے' کے مطابق عقل کا ثبوت تو دیا؛ مکر ''جو کوئی کرے بھلے کام' (قعل داحد) کا جوڑ "بین (قعل جمع) کے ساتھ لکا دیا۔ یہاں تک موصوف کی عقل کی رسائی شاید نہیں ہو کی۔ (معلوم ہوتا ہے رسائی ہی کم تھی) امام احمد رضا فامنل ہر ملوی نے حضرت صدر الشريعه كويون ترجمه املاكرايا -"جو *کفر کرے اُس کے گفز* کا وبال اُس پر اور جو اچھا کام کریں وہ اپنے بی لیے تیاری کر رہے ہیں' زبان کی مغانی ملاحظہ فرمائیے۔ محسوس ہوتا ہے کہ کسی عبارت کا ترجمہ ہیں، بلکہ طبع زادعمارت ہے۔ آیت ۵۴: علّامہ صاحب نے ترجمہ دقم فرمایا۔ " اور دہ ہے سب چھ چانتا کر سکتا" شاہ صاحب کا بھی تقریباً یہی ہے۔ یعنی۔

"اوروه ب سب جانتا كرسكا" علّامہ نے ایک لفظ '' پچھ' بڑھا کرتر جے پر قبضہ جمالیا۔ اس کے علادہ اور کوئی تېرىلىنېي كې ـ امام احدرضا كابرجسته كعمايا جواترجمه بدب-<sup>د ذ</sup>اور وبي علم وقدرت والاسب<sup>2</sup> آیت ۵۲: علامہ محود الحن صاحب نے یوری آیت کا ترجمہ اس طرح نقل فرمایا: " اور کہیں سے جن کو ملی ہے سمجھ اور یقین تمہارا تھر تا تھا اللہ کی کتاب میں ج اُٹھنے کے دن تک سویہ ہے جی اُٹھنے کا دن پرتم نہیں بتھے جانے'' ع سچھ نہ تھے خدا کرے کوئی

(169) محمر جناب علاّ مدبحی کیا کرتے۔ شاہ عبدالقادر صاحب نے بھی تقریباً بہی ترجمہ کیا تعاادر دہ ان سے آگے جانہیں سکتے تھے۔ شاہ صاحب کا ترجمہ بھی ملاحظہ فرما لیچے۔ ورور کہیں سے جن کو ملی سمجھ ادر یقین تمہمارا شہراؤ تھا اللہ کے لکھے میں جی اُتھنے سے دن تک سو بہ ہے جی اُتھنے کا دن پر تم نہ تھے جانے۔'' جناب علاَ مہ نے نقل میں عقل سے کام لیتے ہوئے کی لفظ بدلے ہیں۔ حتی کہ آخری فقرے میں مستعمل لفظ''نہ'' کو بھی ''نہیں'' سے بدل دیا، مگر فقرہ دہی رہا۔'' پر تم نہیں میں میں میں میں مقال سے کام کی جو کے کی لفظ بدلے ہیں۔ حق کہ

منیس سے جانے ' حضرت علامہ کے عہد میں دنیا کے کی صفے میں اردد نثر کی ترکیب نوی میر سی رہی تھی۔ امام احمد رضا نے فوری طور پر مولانا امجد علی اعظمی کو بیتر جمہ املا کرایا: " اور بولے دہ جن کوعلم اور ایمان ملا بے شک تم رہے اللہ کے لکھے ہوئے میں اُش ضے کے دن تک تو بیہ ہے دہ دن اُش کا لیکن تم نہ جانے تھے ' اُس تر جے کو پڑھ کر سمجھ میں آتا ہے کہ قرآن کیا کہہ رہا ہے، درنہ جناب علامہ کاتر جمد تو مر سے گزر حاتا ہے۔

٣١ ـ سورة لقمان آيت ٣: علّام محود الحن صاحب ترجيح مين اس طرح خامه فرمائي فرمات بين: "جو که قائم رکھتے ہیں نماز اور دیتے ہیں زکوۃ اور وہ ہیں جو آخرت پر <del>ان کو</del> ليقين ب خط کشیدہ ''جو' یرغور فرمایئے۔اس نے ترجے کو بگاڑ کر رکھ دیا۔ پھر''ان کو' نے **بارت کی بالکل ہی منٹی پلید کردی۔ اگر فقرہ یوں ہوتا ''**اور وہ وہ ہیں جن کو آخرت پر من ہے' یا یوں موتا ''اور وہ وہ میں جو آخرت پر یقین رکھتے ہیں'' تو کوئی بات قابل **پتراض نہ ہوتی۔ شاہ صاحب کا ترجمہ اس سے بہر حال بہتر تھا۔ ملاحظہ فرما ئیں:** 

(170) · · جو کمری رکھتے ہیں نماز اور دیتے ہیں زکوۃ اور وہ ہیں جو آخرت کو وہ یعین کرتے ہیں'' اس ترجع میں صرف خط کشیدہ'' دو'' زائد ہے۔ پیر نہ ہوتا تو ترجمہ میاف ہوتا، کیکن شاہ ماحب کے عہد میں اردونٹر کے تواعد وضوابط منضط نہیں ہوئے تھے۔ اس ليے ان كومعذور تجميما جاہے۔ جناب علاّ مد نے تقل من عمَّل كا استعال كيا اور چمالفاظ بدلے تو ترجیح کا بیزای غرق کر دیا۔ امام احد رضانے اس آیت کا ترجمہ اس طرح بول کر تکھایا تھا: · · جونماز قائم رکیس اورز کو ق دیں اور آخرت پر ایمان لائیں ' یوں مذکی حسد سے نہ دے دادتو نہ دے (آتی) Ĺ الی مغائی کمی دوسرے ترجیح میں نہیں کے گی۔ آیت ۸ : علآمه صاحب کی کل افشانی تحریر ملاحظه فرمایے: "جولوگ یعین لائے اور کیے بھلے کام اُن کے واسطے بے تعت کے باغ تعجب ہے کہ حضرت علامہ واحد اور جمع کے محمح استعال سے مجمی واقف نہیں تھے "أن ك واسط ب " من امدادى فعل" ب واحد كاتر جمان ب مر" تعت ك بان ماف طور يرجع ب\_ اكر واحد موتا تو "تعت كابان " موتا بح كي لي" ب (واحد) کا استعال نہ صرف جمرت ناک بلکہ عمرت ناک بھی ہے۔مطوم ہوتا ہے کہ اس ترجے کو اردو کا سب سے اچھا ترجمہ بتائے والے تام نہاد ہندی دانش ور جناب ابوالحن علی میاں ئدوی بھی اس معمولی فرق ہے واقف نہیں تھے، جس کو درجہ 30 کا بچہ بھی جانتا ہے۔ مزید تماشا ہیہ ہے کہ ش**اہ ص**احب علیہ الرحمہ کے ترجے میں جو اردو زبان کے تقلیل دور من كيا تما يدخراني نبي بي ما حد فرما كي: "جولو یقین لائے اور کیے بھلے کام اُن کو ہی تعبت کے باغ"

مریب بالکل صاف ترجمہ ہے۔ اس کی زبان موجودہ عہد کی زبان جیسی معلوم ہوتی ہے۔ اس میں کوئی لفظ متروک بھی خیس ہے۔ پھر بھلا علاّ مہ کورڈ و بدل کرنے کی کیوں موجمی، بیداہم سوال ہے۔ سوچنے اور خور کرنے پر یہی دجہ بچھ میں آتی ہے کہ ترجے پر قضہ جمانے کے لیے نقل میں تحقیق سے بھی کام لیما تھا۔ بس جیسی عقل نے یاوری کی ویسائی ترجمہ تیار ہوگیا۔ اُردو زبان کی لٹیا ڈویتی ہے تو ڈو بے۔ انہیں اس سے کیا۔ امام

احمد رضائے اس کا ترجمہ فی الفور اس طرح اللا کرایا: '' بے شک جوایمان لائے اور ایٹھے کام کیے ان کے لیے چین کے باغ بین' آیت <u>''</u> : علّا مہمودالحن صاحب نے آیت کے ایک جُو کا ترجمہ اس طرح نقل

فرمايا:

• کیاتم نے جیس دیکھا کہ اللہ نے کام میں لگائے تمہارے جو پچھ ہے آسان اور زمین میں '

https://ataunnabi.blogspot.com/ (172) امام احدرضان اس طرح في البديم رجم تحرير كرايا: · · کیاتم نے نہ دیکھا کہ اللہ نے تمہارے لیے کام میں لگائے جو پچھ آسانوں اورزين مي بين آیت ۳۰: جناب علامه کی گل افشانی تحریر ملاحظه فرماییے۔ آیت کا ترجمه بین السطور من يول لكما ب: و سیاس کے کہا کہ اللہ وہی ہے تھیک اور جس کسی کو پکارتے ہیں اُس کے سوائے سووہی جھوٹ ہے اللہ وہی ہے سب سے او پر بڑا'' شاو عبدالقادر صاحب کا ترجمہ جس کا ترجمہ جناب علّامہ نے کیا ہے ہے۔ '' بیاس بر بے کہ اللہ وہی ٹھیک ہے اور جو پکار تے ہیں اُس کے سوا سو بی جھوٹ ہے اور اللہ وہی ہے سب سے او پر بڑا' امام احدرمنا كاترجمه بيرب: " بیاس لیے کہ اللہ بی حق ہے اور اُس کے سواجن کو پوجے بی سب باطل

میں اور اس لیے کہ اللہ بی بلند برائی والا ہے۔' تبر بے کی ضرورت نہیں ترجمہ خود بول رہا ہے۔ آیت ۳۳: جناب علام محود الحن ماحب آیت کے ایک متنے کے ترجے میں ` نقل طراز بين: "ا \_ لوکو بچے رہوا ہے رب سے رب سے بچنے کی بھی خوب رہی۔ ایمان والے تو اللہ کو پانے کے لیے اُس کی معرفت اُس کے دیدار کے لیے جان کی بازی لگائے ہوئے ہیں اور جناب علّا مہ اللہ تعالیٰ ہے بچنے (لیحنی دؤر رہنے) کی تلقین فرما رہے ہیں۔کون ہے جو اس فلسفے کو سمجھ سکا ہے۔ بظاہر دجہ یمی معلوم ہوتی ہے کہ شاہ عبدالقادر صاحب نے بھی یمی ککھا تھا اور

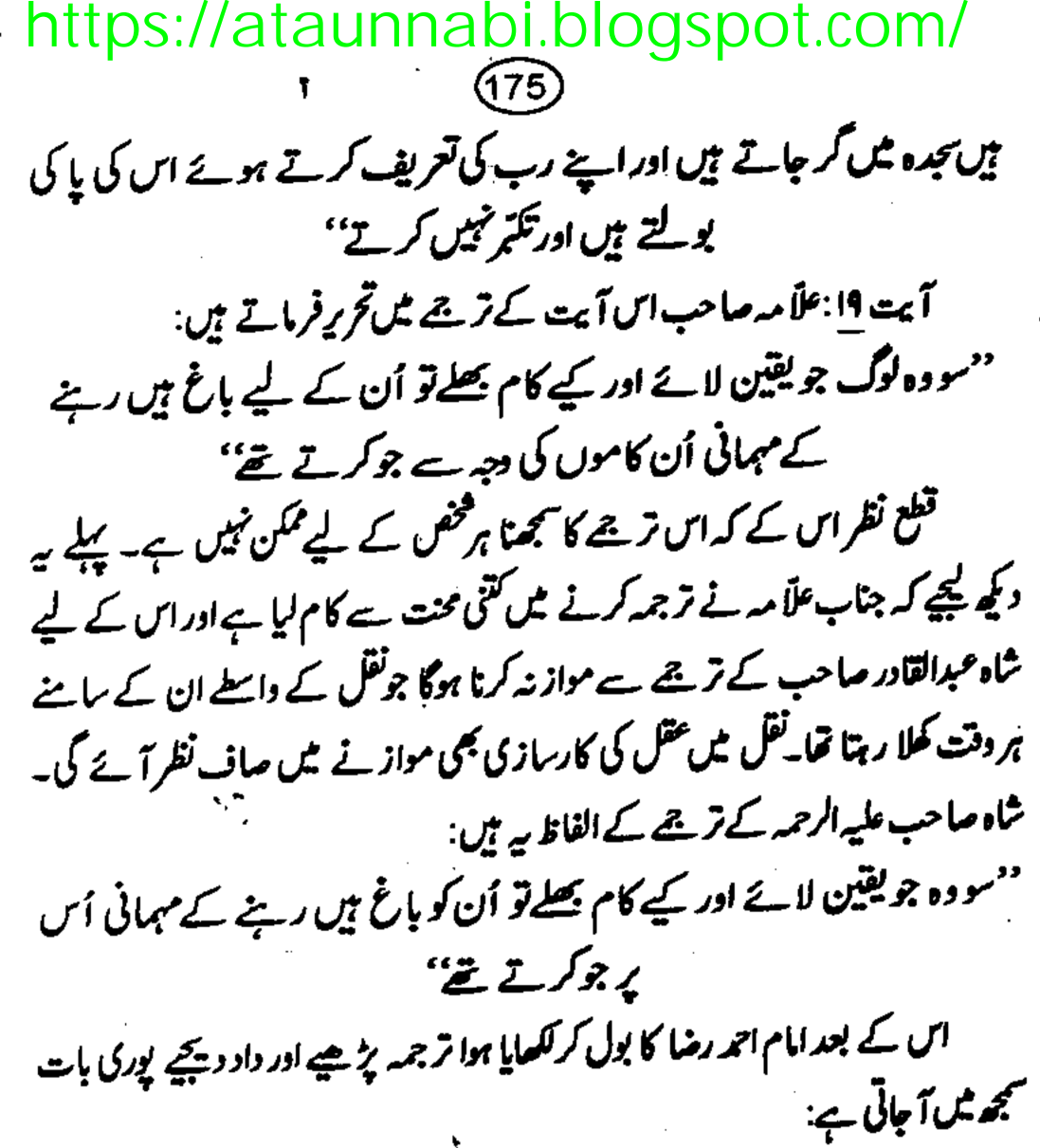
173 اُن کے عہد میں '' پیچنے'' کا مغہوم کچھ اور بھی ہوگا۔ جناب علّا مہ نے شاہ صاحب کے ترجے کے شروع میں صرف ایک لفظ کا اضافہ کر دیا ہے۔ شاہ صاحب کا ترجمہ یہ ہے: ''لوگو پیچتے رہواپنے رب سے' اہام احمد رضا فاضل پر یلوی نے یوں ترجمہ اطلا کرایا: ''اے لوگو اپنے رب سے ڈرو'' طلاحظہ فرما کیں کتناحقیقی اور ایمانی ترجمہ عطا فرمایا ہے۔

۳۲۔ سور ق سجد م آیت ٥: علام محود الحن ماحب نے بین السطور میں یہ ترجمہ درج فرمایا: "تربیر ے اُتارتا ہے کام آسان سے زمین تک پھر چڑ حتا ہے وہ کام اُس کی طرف ایک ون میں جس کا پیانہ ہزار برس کا ہے تمہاری گنتی میں'' اردو زبان وادب کا کوئی عالم سجھ کیا ہوتو بتائے کہ جناب علامہ نے کیا فرما دیا۔ اس حقر فقیر کے پلنے تو کچھ پڑانیس اور پلنے بھی کیوں کر پڑے۔ شاید علامہ ماحب

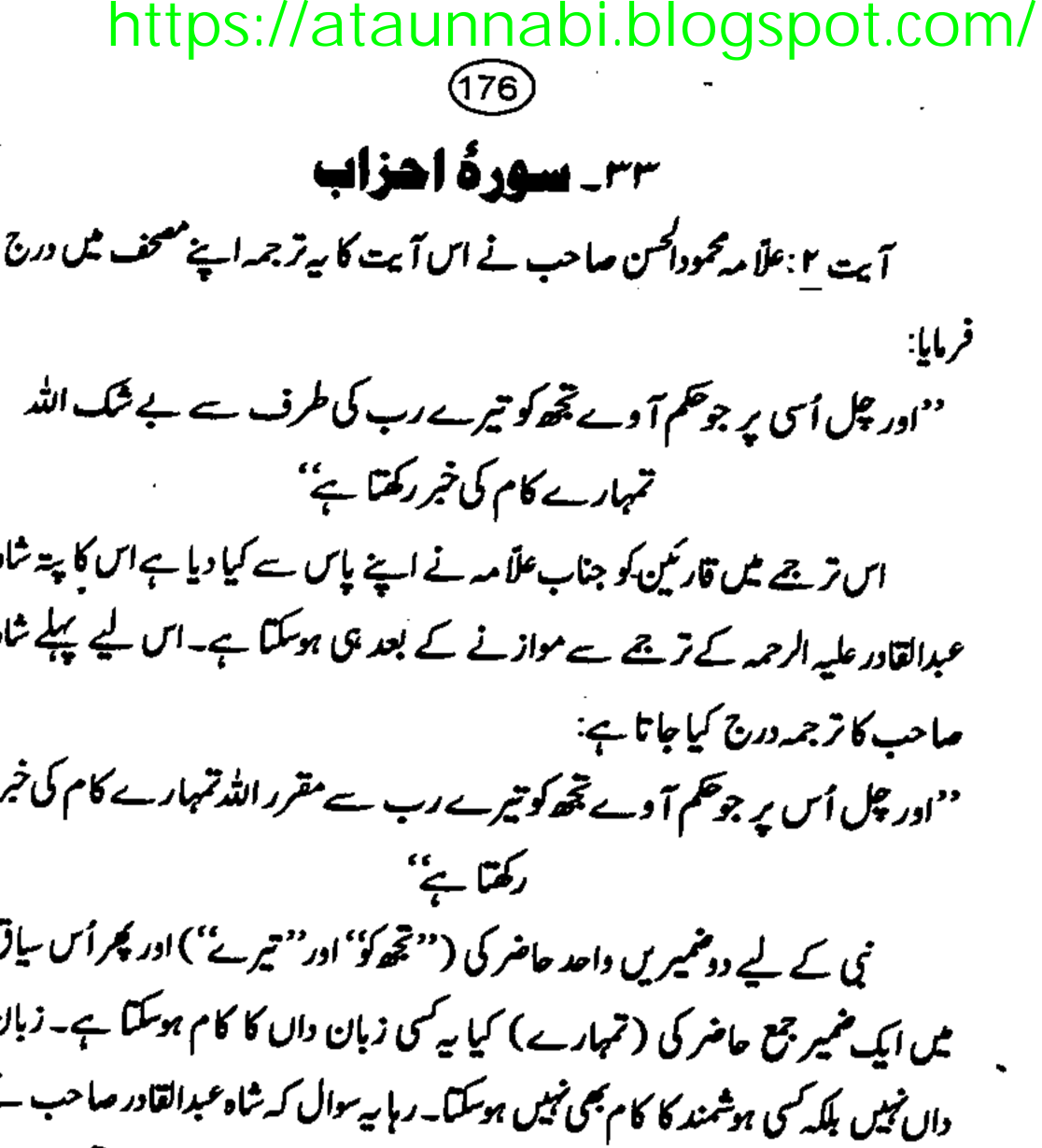
**بی سمجے بتھے کہ انہوں نے کیا لکھ دیا۔ انہیں تو شاہ صاحب کے ترجے کا ترجمہ کرنا الما ادر دہ اس طرح کہ بچھ میں آئے یا نہ آئے ایک دولفظ بڑھا دیے جائیں یا ایک دو** الله مين تبديلي كردى جائر اب شاه معاحب كا ترجمه بمي ملاحظه فرما ليا جائر: تم ہم سے اُتارتا ہے کام آسان سے زمین تک پھر چڑھتا ہے اُس کی طرف ایک دن میں جس کا اندازہ ہزار برس میں تمہاری کنتی میں' امام احدرضائے اس آیت شریفہ کا ترجہ اس طرح اطلاکرایا تھا: گام کی تدبیرفرماتا ہے آسان سے زمین تک پھراً می کا طرف رجوع کرے کا أس دن كه جس كى مقدار ہزار برس بے تمہارى كنتى ميں، آيت 1 : جناب علّامه معحف شريف كي بين السطور مي اس آيت شريفه كا **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ترجمہ ان الفاظ میں ارقام قرماتے ہیں: "ہماری باتوں کو دبی مانتے ہیں کہ جب اُن کو سمجھائے اُن سے <sup>س</sup>ر پڑیں سجرہ سرکر اور پاک ذات کو یاد کریں اپنے رب کی خوبیوں کے ساتھ اور برائی نہیں کرتے'' للمح باتحون شاه عبدالقادر صاحب عليه الرحمه كاترجمه بمحى ملاحظه فرما كبيجي تأك معلوم ہو جائے کہ جناب علامہ نے ترجمہ نگاری میں کتنی محنت اور جانگا تک سے کام ک ہے۔ شاہ صاحب کا ترجمہ یوں ہے: " ہماری باتوں کو مانتے وہ بیں کہ جنب اُن کو سمجھا بیخ ان سے <sup>س</sup>گر پڑیں سجدہ کر کے اور پاک ذات کو یا دکریں اپنے رب کی خوبیوں سے اور وہ بڑائی نہیں '' اُن <sub>سے</sub>'' کا کلڑا دونوں ترجموں کی روانی میں نہ صرف حاکل ہے بلکہ مہم معلوم ہوتا ہے۔شاہ صاحب کی مجبوری تو ہمیں معلوم ہے؛ تمرعلاً مہ صاخب کے سا۔ کیا مجبوری تھی سید یقین کے ساتھ معلوم نہیں۔ گمان غالب یمی ہے کہ اُن کے سامنے

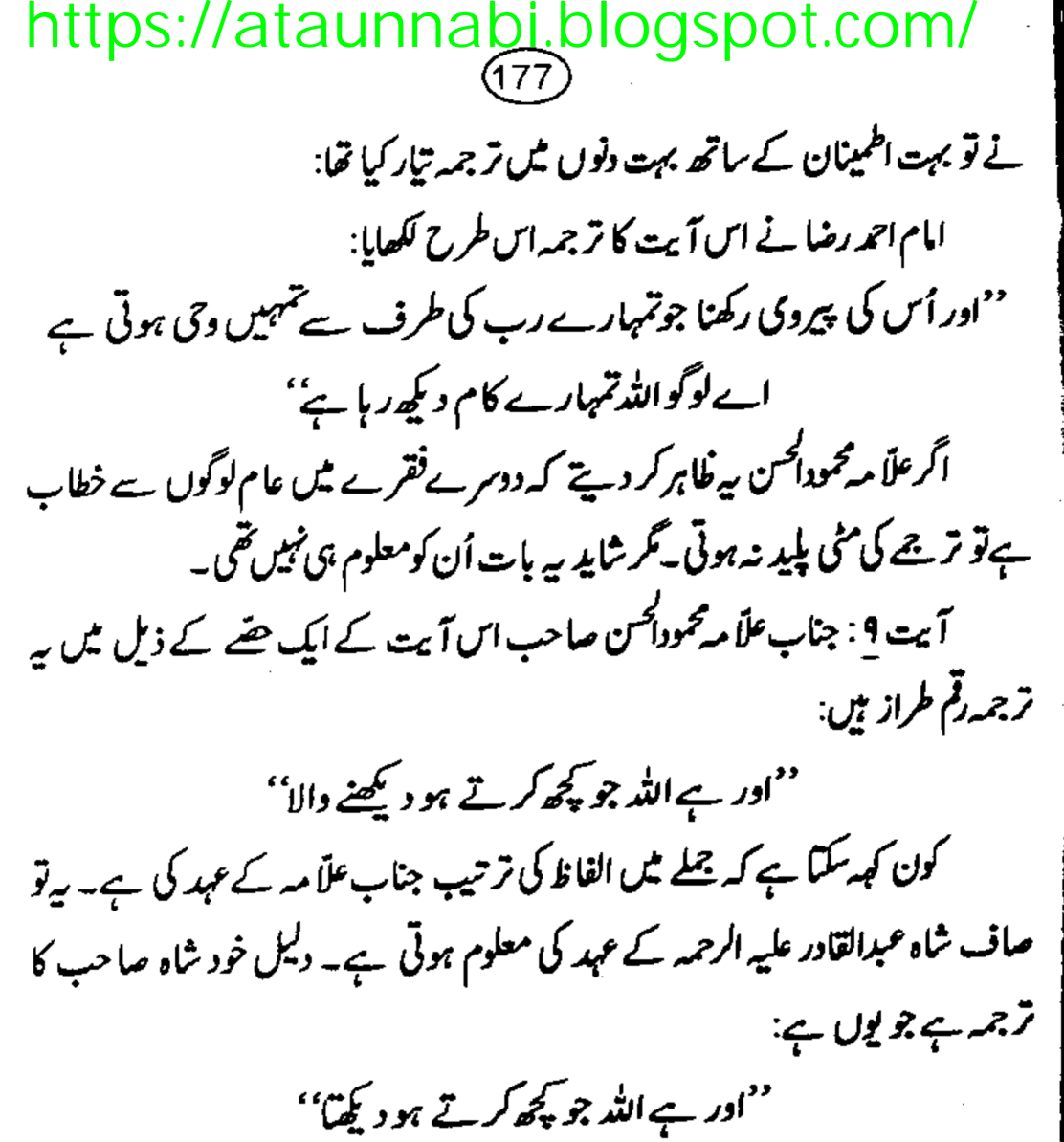
یا بار نے کی مجبوری تھی۔ بھی صل "برائی نہیں کرتے" کا ہے۔ رب کو سجدہ کریں ال خو بیوں کے ساتھ یاد کریں بھر اس کی بردائی نہ کریں ، یہ منطق سجھ میں آنے والی تی ہے۔ پھر نقل میں عقل کا استعال کرتے ہوئے جناب علامہ نے "کر کے" کو "کر سے بدل دیا کیا کوئی بتا سکتا ہے کہ "کر کے" اردو زبان میں کب متروک ہوا؟ یہ م بقول قضے اردو کے سب سے ایتھے تر جے کو ایک بار اور پڑھ کر دیکھیے۔ ایسا معلوم علاوہ ازیں جناب علامہ کے تر جے کو ایک بار اور پڑھ کر دیکھیے۔ ایسا معلوم ہے کہ "پاک ذات" کوئی اور ہے اور "رب" کوئی اور۔ اب امام احمد رضا فاق بر ملوی کا آیت س کر ٹی الفور ککھایا ہوا تر جمہ ملا حظہ فرما ہے: " ہماری آیتوں پر وہتی ایمان لاتے ہیں کہ جب وہ آئیس یا د دلائی جاتی



"جوایمان لائے اور ایکھ کام کیے اُن کے لیے پہنے کے باغ میں اُن کے کاموں کے صلے میں مہمان داری آیت ۲۳: جناب علامهٔ آیت کے ایک حصے کے ذیل میں ترجمہ تحریر قرماتے میں: اورہم نے دمی ہے موٹی کو کماب سوتو مت رہ دحو کے میں اُس کے ملنے سے' اس تربیح کی نقل میں حضرت علامہ نے عقل سے کام نہیں لیا ہے کیونکہ شاہ جبرالقادر ماحب کا ترجمہ بھی بلفظم یمی ہے۔ اس لیے اُس کونٹ کرنا بھی بے سود ہے۔ أمام احردمنا في يرجمه الملاكرايا تما: اور بے فنک ہم نے مولی کو کماب عطا فرمانی تو تم اس کے ملنے میں شک نہ کرو'

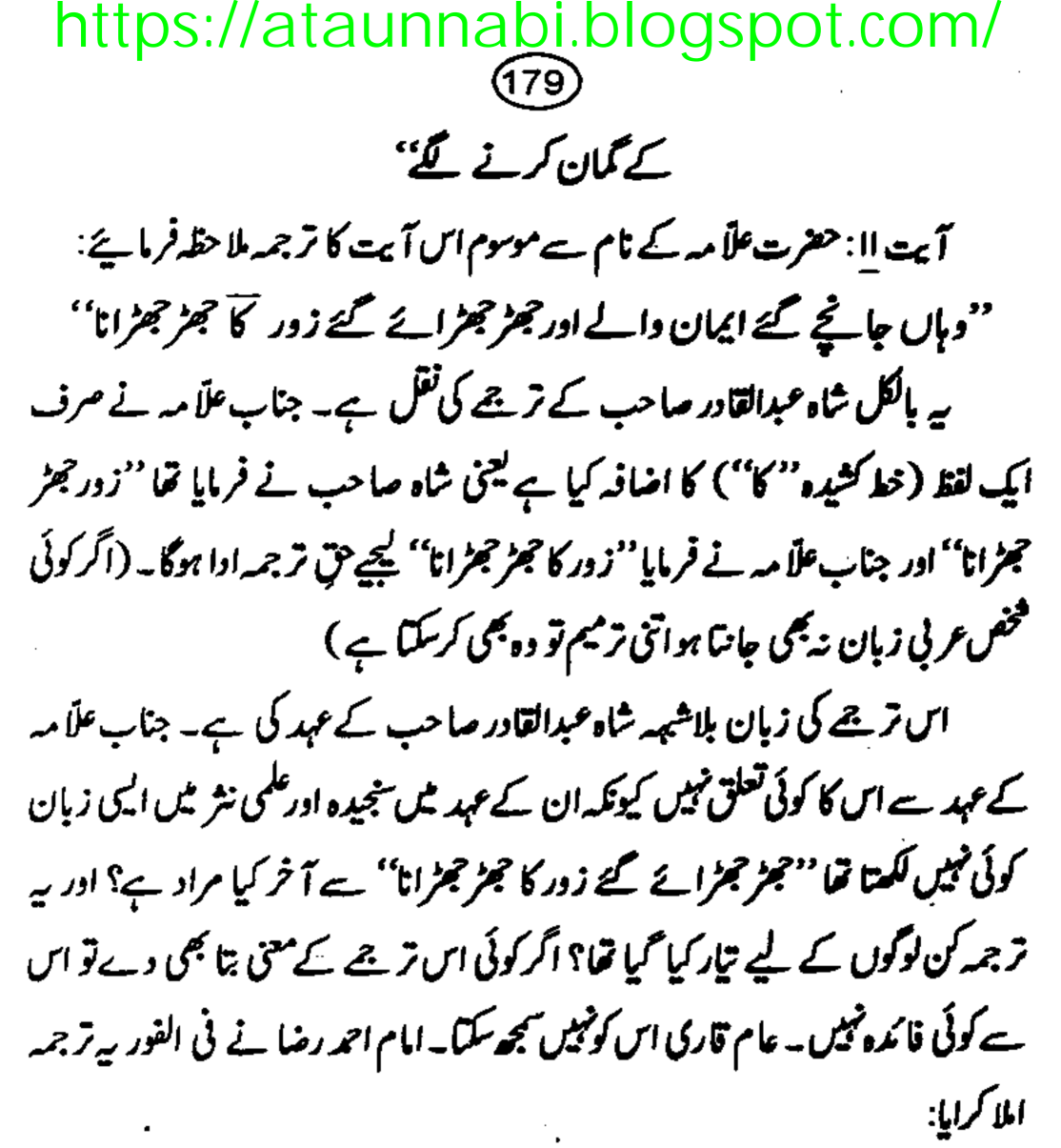


وال بیل بعد کی ہو سدو میں میں مدو ملاح ہیں میں مدور کے عہد میں قواعد زبال ایرا کیوں کیا تو اُس کا جواب بارما دیا جاچکا ہے۔ شاہ صاحب کے عہد میں قواعد زبال کا تعین نہیں ہوا تھا گر جناب علامہ کے عہد میں تو قواعد زبان پر بہت کام ہو چکا تعا دور کیوں جائے اُن سے ۲ ر برس پہلے امام احمد رضا قوم کو ایک عمدہ ترجمہ عنایت فر چکے تھے۔ اس سے تو سر معلوم ہوتا ہے کہ جناب علامہ اردو قواعد سے بھی نا بلد تھے سچائی سر بھی ہے کہ اہل زبان کو ایکی با تیس کمایوں میں پڑھنے کی حاجت نہیں ہوتی۔ اگر کوئی یہ ختک کرے کہ جناب علامہ اہل زبان بھی نہیں تے تو جواب دینا مشکل ہوگا سیری نہیں ہے کہ انہوں نے شاہ صاحب کا ترجمہ جوں کا توں نقل کر دیا ہو۔ عش ۔ کام لے کر پھیر بدل بھی کیا ہے۔ پھر تعوڑی عشل اور لگا دیتے تو کیا بات تھی۔ انہوں



جناب علامہ نے ''دیکھا'' کو''دیکھنے والا'' سے بدل کر پرایا مال اپنا کر لیا۔ کیا "دیکم" أن كے عمد من يا اب (يا شاہ صاحب كے عمد سے اب تك كى زمانے میں) متردک ہوا ہے؟ جواب ہے، نہیں۔ سوال ریم بھی ہے کہ جب ایک لفظ متردک نہیں ہوا تو اس کو بدلنے کی کیا ضرورت تھی۔ ایہا مشکل لفظ بھی نہیں تھا کہ کسی کو بھینے یم دشواری ہوتی۔ دجہ ایک بی تجھ میں آتی ہے کہ بیام پرایا مال اپنانے کے لیے کیا گیا ہے۔ یہاں ایک سوال سیمی پیدا ہوتا ہے کہ کیا متردکات کا دائرہ الفاظ ہی تک محددد ہے۔ ی کیا انداز بیاں متروک نہیں ہوتا، کہ علامہ نے عمارت کو جوں کا تو <sup>م</sup>قل کر دیا۔ امام احمد رضا فاضل بریلوی نے اس آیت کا ترجمہ مندرجہ ذیل الفاظ میں فی الفور **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ قلم بندكرايا: · · اور اللدتم ارے كام د كم اب آیت • ا: جناب علّامہ نے اس آیت کا ترجمہ یوں تقل فرمایا: · 'جب چڑھآ ئےتم پراوپر کی طرف سے اور بیچے سے اور جب پھرنے لگیں آ تکھیں اور پہنچ سکتے دل گلوں تک اور انگلنے لکے تم اللہ پر طرح طرح کی انگلیں' چونکہ فقیر نے چند سطر پیشتر ''نقل فرمایا'' لکھا ہے۔ اس کیے ہاتھوں ہاتھ شاہ صاحب کا ترجمہ لکھنا بھی مناسب معلوم ہوتا ہے تا کہ ''نقل فرمایا'' کی تقیدیق ہو سکے۔ اگر چہاس آیت کے ترجے کو قل کرنے میں جناب علّامہ نے ''عقل'' سے بھی کام کیا ہے؛ مکر دونوں ترجموں کا موازنہ صاف بتا رہا ہے کہ قل تو یقینا ہے کرنقل پھر نقل ہے اور اصل پھراصل حضرت شاہ عبدالقادر صاحب عليہ الرحمہ نے يون ترجمہ ارشاد فرمايا تھا: "جب آئے تم پراوپر کی طرف سے اور پنچے سے اور جب ڈیے لگیں آنکھیں اور پنچ دل گلوں تک اور انگل کرنے لکے تم اللہ پر کی کی انگلیں' جناب علّامہ کا ترجم کے پڑھنے سے بیہ معلوم نہیں ہوتا کہ کیا چڑھ آئے یا کون پڑھ آئے؟ بنچ سے چڑھنا تو سمجھ میں آتا ہے؛ کمکن اور چڑھنے کے کیامتنی میں بیہ بات بھی سمجھ میں نہیں آتی۔ شاہ صاحب کے سامنے تو زبان کی مجبوری تقی گُر جناب علّامہ بالکل ہی لیر کے فقیر معلوم ہوتے ہیں۔ دہ اپنے پاس سے کسی قاربی کو چھودے سکنے کی پوزیش میں نہیں معلوم ہوتے۔ بس مترجم قرآن کہلانے کا شوق تھا ادر اس میں کا میاب بمی ہو گئے۔لوگ ان کو مترجم قرآن بی سمجھتے ہیں۔ امام احمد رضانے اس آیت کریمہ کا بیتر جمہ عنایت فرمایا: · · جب کافرتم پر آئے تمہارے او پر سے اور تمہارے پیچے سے اور جب کہ شم محک کررہ تمنی نگامیں اور دل گلوں کے پاس آ سمنے اور تم اللہ پر طرح طرح



''وہ جگمتی کہ سلمانوں کی جانج ہوئی ادر خوب تخت سے جھنجوڑے کیے'' آیت ۱۹: اس آیت شریفہ کے ایک جو کے تحت جناب علّامہ کے مصحف میں ترجمہ اس طرح درج ہے: " پھر جب جاتا رہے ڈرکا دقت چڑھ چڑھ بولیں تم پر تیز تیز زبانوں سے ڈ محکے پڑتے میں مال پر'' حضرت شاد مبدالقادر ماحب ف اس حقد آيت كابيتر جمد فرمايا تما: " پھر جب جاتا رہے ڈرکا دفت چڑھ چڑھ بولیس تم پر تیز زبانوں سے بتک پڑتے ہیں مال پر'

https://ataunnabi.blogspot.com/ جناب علّامہ نے شاہ صاحب کے ترجم میں ایک لفظ''جھکے'' کو''ڈ کھے'' سے بدلا۔ واضح ہو کہ بہت پہلے دیہات میں'' جھکنے'' کو''ڈھو کنا'' بولتے تھے۔ ایک کہاوت بھی مشہور تھی ''ادنٹ کی چوری ڈھؤ کے ڈھؤ کے''۔ لیعنی بڑی چیز کی چوری حصے کر کرنا۔ جناب علّامہ نے یہاں وہی متروک لفظ''ڈھؤ کے' بغیر''وادُ' کے لکھا ہے۔ انہوں نے ''داو'' کو شاید اعراب بالحروف سمجھا۔اس لیے اس کو ''ڈ کھے'' لکھ دیا۔ بید لفظ تو خداجانے کب سے شرفا کی زبان پر ہیں ہے۔ اس کا مطلب ہی جمی ہوا کہ وہ اس لفظ کو متروک سمجھتے تھے اور''ڈ کھکے' کو رائے۔ جناب علامہ کے اس عمل پر فقیر رڈعمل کا اظہار کرنانہیں جا ہتا۔ خاموشی ہی بہتر معلوم ہوتی ہے۔ خدا نہ کرے کہ اب اس درجے کا ددسرا عالم پیدا ہو جو لفظ'' جھکے'' کو متر دک سمجھے اور ڈھلے کو تیے۔ اللہ تعالیٰ مسلمانوں پر رحم فرمائے۔ مزید سیر کہ اس کے بادجود بھی ایک عام قاری رہیں سمجھ سکتا کہ اس ترجیح کا مطلب کیا ہے۔ انسوس صد انسوس۔ امام احمد رضا نے حضرت صدرالشریعہ مولانا امجد علی رضوی کو اُن سے آیت سنتے

ې بې ترجمه ککھایا: '' پھر جب ڈرکا وقت نگل جائے تمہیں طعنے دینے لگیں تیز زبانوں سے مال غنيمت بے لارچ ميں' آیت ۲۵: علامہ صاحب نے اس طرح ترجمہ عنایت فرمایا: ''اور پھیر دیا اللہ نے منگروں کواپنے غصبہ میں بھرے ہوئے ہاتھ نہ کی چھ بھلائی'' یکے ہاتھوں شاہ عبدالقادر صاحب کا ترجمہ بھی ملاحظہ فرما کیجے: «اور پھیر دیا اللہ نے منگروں کواینے غصہ میں بھرے ہاتھ نہ کی پھر بھلائی' اس ترجے میں جناب علامہ نے انتا کام تو کیا بی ہے کہ ''بھرے ہاتھ' کو



<sup>د</sup> بجرے ہوتے ہاتھ' کر دیا۔ اب کون بے عقل ہے جو اُن کو مترجم نہ کیے گا؟ لیکن یہ بات نہیں کھلتی کہ آیت میں کیا کہا گیا ہے۔ اگر چند الفاظ کا اضافہ یا اُلٹ پھر ہو جا تا تو مطلب واضح ہو جاتا۔ امام احمد رضانے فی الفور بیرتر جمہ الما کرایا: <sup>د</sup> اور اللہ نے کافروں کو اُن کے دلوں کی جلن کے ساتھ پلٹایا کہ پچھ بھلا نہ پایا'' آیت <u>کات ب</u>: جناب علم منے اس آیت کے ایک حصے کے تحت بیرتر جمہ تحریر کرمایا: <sup>د</sup> اور تو چھپا تا تھا اپنے دل میں ایک چیز جس کو اللہ کھولا چا ہتا ہے اور ڈرتا تھا <sup>د</sup> اور تو چھپا تا تھا اپنے دل میں ایک چیز جس کو اللہ کھولا چا ہتا ہے اور ڈرتا تھا <sup>د</sup> اور تو چھپا تا تھا اپنے دل میں ایک چیز جو اللہ اُس کو کھولا چا ہتا ہے اور تو ڈرتا <sup>د</sup> اور تو چھپا تا تھا اپنے دل میں ایک چیز جو اللہ اُس کو کھولا چا ہتا ہے اور تو ڈرتا <sup>د</sup> اور تو چھپا تا تھا اپنے دل میں ایک چیز جو اللہ اُس کو کھولا چا ہتا ہے اور تو ڈرتا <sup>د</sup> اور تو چھپا تا تھا اپنے دل میں ایک چیز جو اللہ اُس کو کھولا چا ہتا ہے اور تو ڈرتا تھا تو کوں سے اور اللہ سے زیادہ چا ہے ڈرنا تجھ کو'

ایک معصیت میں جتلا تھے (نیعبو ذب الله من ذالک )۔ وہ نبی جوتمام معصوموں سے افضل ہو اُس کاعمل کسی طرح خلاف منشاب الہی ہوسکتا ہے۔ بیہ اس بات کی دلیل ہے کہ مترجمین زبان پر عبور نہیں رکھتے تھے۔ امام احمد رضا نے اس آیت کا ایسا صاف ترجمه فرمایا که عصمت رسول علیظتہ پر کوئی آپنج نہیں آتی۔ نوری طور پر لکھایا ہوا ترجمہ ملاحظه فرمايية: " اورتم اینے دل میں رکھتے تھے وہ جسے اللہ کو ظاہر کرنا منظور تھا اور تمہیں لوگوں کے طعنے کا اندیشہ تھا اور اللہ زیادہ سزاوار ہے کہ اُس کا خوف رکھو' آیت ۲۳ : جناب علّامہ نے اپنے براے نام ترجے میں اس آیت کے ایک مضے کے تحت شاہ عبدالقادر صاحب کے ترج سے بیر عبارت کوئی لفظ، حرف، شوش، **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

نتظہ بدلے بغیر جوں کی توں اُٹھا کر درج کرلی ہے: '' دعا اُن کی جس دن اُس سے ملیس سے سلام ہے' آ گے بڑھنے سے پہلے اس ترجے کو بار بار پڑھے۔ اگر منہوم واضح ہو جائے تو علامہ کی علامیت بنی کیا ہوئی۔ ہاں اس کے بعد کنزالا یمان میں درج ترجمہ لکھا جائے گا، اُس کو پڑھنے کے بعد بیتر جمہ بھی تمجھ میں آجائے گا۔ اُس لیے اس کو پڑھنے سے پہلے اگر آپ نے اس ترج کا مغہوم تجھ لیا تو فقیر کی رائے میں آپ کے ذہن کی رسائی قابلِ تعریف ہے مولاے تعالیٰ آپ کی دبنی تو توں کو اور ترقی عطا فرائے، آمين \_ اب امام احمد رضا كالكحايا جواتر جمه ملاحظه فرمايي : · · أن كے ليے ملتے وقت كى دعا سلام ہے ' کنزالا یمان میں بیرخوبی اسلوب اور زبان کے صحیح استعال کی دجہ سے تک پیدا ہوئی ہے۔ آیت ۵۳: جناب علّامہ نے اس کے ایک جُوکا ترجمہ اس طرح درج معحف فرمایا:

''اے ایمان والومت جاؤنی کے کھروں میں مکر جوتم کوظم ہو کھانے کے واسطے نہ راہ دیکھنے والے اُس کے لیکنے کی'' شاوعبدالقادر صاحب كاترجمه بدب '' اے ایمان والومت جاؤ گھروں میں نبی کے مگر جوتم کو تکم ہو کھانے کے واسطے نہ راہ دیکھنے اُس کے لیکنے کی'' آخرى صفے (ندراہ ویکھنے والے أس کے لینے کی) كامنہوم غير واضح ہے۔ عام قاری تو کیا کوئی بھی نہیں سمجھ سکتا۔ امام احمد رضا نے صحیح الفاظ کے استعال سے اس ابہام کوکافور کر دیا۔ انہوں نے اس طرح ترجمہ الماکرایا: '' اے ایمان والو نبی کے کھروں میں نہ حاضر ہو جب تک اذن نہ پاؤ۔ مثلاً

https://ataunnabi.blogspot.com/ کمانے کے لیے بلائے جاؤنہ یوں کہ خود اُس کے پکنے کی راہ تکو' آیت <u>۲۲</u>: علامہ محود الحن ماحب نے بے سویے شمجھ اس آیت کے ترجے ک اس طرح تخ يب کی: <sup>دو</sup>اور کہیں گے اے رب ہم نے کہا مانا اپنے سرداروں کا اور اپنے بڑوں کا پ*ھر* انہوں نے چکا دیا ہم کوراہ سے جناب علّامہ نے ''چکا دیا''، '' بھٹکا دیا'' یا ''گمراہ کردیا'' کے معنی میں استعال کیا ہے۔ جب کہ 'چکانا'' کا بیہ معہوم کمی لغت میں ہیں ہے۔ یہاں جناب علّامہ ہے بہت ہڑی چوک ہوئی ہے۔ اس بات کو بھنے کے لیے پہلے شاہ عبدالقادر صاحب کا ترجمہ ملاحظه فرمائيج جوجناب علّامه كالصل مآخذ ہے۔ شاہ صاحب نے ترجمہ تحریر فرمایا: <sup>د</sup> اور کہیں سکے اے رب ہم نے کہا مانا اپنے سرداروں کا اور اپنے بر دن کا پھر انہون نے چوکادی ہم سے راہ شاہ صاحب نے ''چوکا دی'' کا استعال کیا تھا اگر چہ ایں کا استعال اب نہیں

ہوتا، مر ''چوکنا'' رائج ہے ای کوشاہ صاحب نے ''چوکا دک' بنا دیا۔ یہ شاہ صاحب علیہ الرحمه کی غلطی نہیں تھی، بلکہ اردو زبان کے تشکیلی دور میں ان کا لسانی اجتہادتھا، جو مقبول شہوا۔ جناب علامہ نے جب شاہ صاحب کے ترجے میں ''چوکا دی ہم سے راہ' لکھا دیکھا تو وہ شمجھے کہ قدیم املا میں جس طرح بہت سے الفاظ میں ''داو'' زائد ہوتا تھا اس طرح ''چوکا دی' میں بھی ہوگا (جیسے اوس بجائے اُس، اوترا بجائے اُترا، اُدخانا بجائے أثناء وخیرہ میں) لیکن ایسے قیاس علم وقہم سے زیادہ تعلق رکھتے ہیں۔ جس کے پاس جس درب کاعلم اور جنٹی عقل ہوگی ویہا ہی اُس کا قیاس ہوگا۔ جناب علّا مہ یہاں نچّہ کما مے اور اپنی ساری پول محلوا بیٹے۔ کاش کہ عقل سے کام نہ لیتے اور شاہ صاحب کا **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

184 ترجمه ہی نقل کر دیتے تو جرم ضرور رہ جاتا۔ گرانہیں صرنہیں ہوا''چوکا'' کا داؤ اڑا دیا۔ واضح ہو کہ 'چکا دیا'' کا یہاں کوئی مطلب ہی نہیں ہے، کیونکہ چکانا کے معنی ہیں۔ بھکتان کرتا، بے باق کرنا، ادا کرنا، فیصلہ کرنا وغیر ہم۔ البتہ دھوکا دینے کے لیے'' چکائی دینا'' آتا ہے گر بہت کم؛ بلکہ اب تو صرف لغات میں محفوظ ہے۔ یہاں اس کا بھی شبہہ نہیں کیونکہ جناب علّامہ نے صاف طور ے ' چادیا'' لکھا ہے، جس کا دھوکا دینے سے کوئی تعلق نہیں۔ امام احمد رضائے یوں ترجمہ عنایت فرمایا: ''اور کہیں گے اے ہارے رب ہم اپنے سرداروں اور اپنے بڑوں کے کہنے <u>بر چلے توانہوں نے ہمیں راہ سے بہکا دیا'</u> نہایت صاف داشح اور روال ترجمہ ہے۔ ۳۳\_ سورهٔ سبا آیت ۱۰: جناب علّا مدمحود الحن نے اس آیت کا بیر جمہ درج مصحف فرمایا:

<sup>••</sup> اور ہم نے دی ہے دا کو دکو اپنی طرف سے بردائی اے پہاڑ د! خوش آ دازی سے بر حواس کے ساتھ اور اُڑتے جانوروں کو اور نرم کر دیا ہم نے اُس کے اس ترجے میں خط کشیدہ الفاظ (ادر اڑتے جانوردں کو) ترجے سے بالکل میل نہیں کھاتے۔ اڑتے جانوروں کو کوئی عظم دیا گیا ہے، اُن کی کسی حالت کا بیان کیا گیا ہے کھاتے۔ اڑتے جانوروں کو کوئی عظم دیا گیا ہے، اُن کی کسی حالت کا بیان کیا گیا ہے معلوم نہیں ہوتا۔ بار بار پڑھ کر دیکھ لیچے سیاق آ مت سے اس کا کوئی تعلق نہیں ہوا کر ان د کو' نہیں ہوتا تو سے سجھا جاتا کہ اُڑتے جانوردں کو بھی شیچ پڑ سے کا عظم دیا جارا ہے لفظ د کو' نے سارا مطلب خط کردیا۔ اس سے بہتر تو شاہ عبدالقادر صاحب کا ترجمہ نے Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

(185) جس کی علّامہ نے اصلاح کے تام پرتخ یب کی ہے شاہ صاحب کا ترجمہ رہے : <sup>د</sup> اورہم نے دی ہے داؤد کو اپنی طرف سے بڑائی اے پہاڑو رجوع سے پڑھو اُس کے ساتھ اور اُڑتے جانور اور نرم کردیا ہم نے اُس کے آگے لوہا'' اس ترجعے سے کچھ بات تو شمجھ میں آتی ہے لیٹنی اے پہاڑدتم بھی حضرت داؤد علیہ السلام کے ساتھ **تبلیح پڑھو اور چڑیو (تم بھی پڑھو) اور ہم نے حضرت دا**ؤد علیہ السلام کے لیے لوہ نرم کردیا ہے۔ جناب علّامہ کے اندازِ بیان سے بیہ مفہوم تو کجا کوئی مفہوم نکالا ہی نہیں جا سکتا۔ امام احمد رضان اس طرح في البديب ترجمه لكحايا: · 'اور بے شک ہم نے داؤد کواپنا بڑا قضل دیا اے پہاڑو اُس کے ساتھ اللہ کی طرف رجوع کرواوراے پرندواورہم نے اس کے لیے لوہا نرم کیا'' یعن پہاڑوں اور پرندوں کو حکم دیا جارہا ہے کہ حضرت داؤد علیہ انسلام کے ساتھ اللہ رب العزت کی طرف رجوع کریں۔

آیت <u>۳</u>: اس کے ایک جز کا ترجمہ جناب علّامہ نے اس طرح پیش فرمایا: "اورسلیمان کے آگے ہوا کو" واضح ہوکہ بیروَلِسُلَیْمٰنِ الرِّیْحَ کا ترجمہ ہے۔ نور کرنے کی جا ہے کہ جناب علامہ نے ترجمہ کیا ہے یا معنی لکھے میں اس سے کوئی بات سمجھ میں نہیں آتی۔ پوری آیت کا ترجمہ بخوف طوالت نقل نہیں کیا گر اُس م من مح الی کوئی بات میں ہے جس سے پوری بات سمجھ میں آئے۔ وجہ سے ہے کہ شاہ جرالقادر ماحب کے یہاں بھی بیہ بات صاف نہیں ہے۔ ان کا ترجمہ بیہ ہے: "اورسلیمان کے آگے ہوا" امام احمد رضا فاصل بريلوي في بير جمه ارشاد فرمايا:

(186) "اورسلیمان کے بس میں ہوا کردی" اس ترجے سے مطلب بہت صاف ادر داضح ہوگیا۔ آیت "ا: جناب علامہ نے آیت کے ایک حصے کا ترجمہ اس طرح نقل فرمایا: " بتا تے اُس کے واسطے جو پچھ چاہتا قطع اور تصویر یں اور لگن جیسے تالاب ادر دیکیں چولہوں پرچی ہوئی کام کروا ہے داؤد کے گھر والو احسان مان کر" شاہ عبد القادر صاحب کا ترجمہ بھی تقریباً بکی ہے ایک دولفظ کی تبدیلی کے علادہ شاہ عبد القادر صاحب کا ترجمہ اس طرح الما کرایا: امام احد رضا نے اس حصد آیت کا ترجمہ اس طرح الما کرایا: د 'اُس کے لیے بتاتے جو وہ چاہتا او نچے او نچ کل اور تصویر یں اور بڑے جو ضوں کے برایر لگن اور نظر دار دیکیں اے داؤد والو شکر کرو"

اندازہ ہو۔ علآمہ محود الحن صاحب بنا تر اُس کر ماسطر اُس کے لیے بناتے

بناتے اُس کے داسطے جوده حابتا جو بجحه جا بتا اونج اوني كل اور تصويري قلع اورتصوري ادر پڑے حوضوں کے برایرلکن اور لکن جیے تالاب اوركتكر دارد كمي اور ديکي چولېول يرجى مونى كام كروات داؤد كم والواحسان مان كر اسے داؤد والوشكر كرو دونوں ترجے زبان حال سے اصلیت بیان کردہے ہیں۔ تبرے کی ضرور نہیں چاہیے تو یہ تھا کہ پورے کنزالایمان کا اس طرح موازنہ ہوتا مگر دفت کی کی۔ باعث اس طريقے كونظر انداز كرنا يڑا۔

آیت ۲۸: جناب علامہ نے اس آیت کے ترجے میں یوں کل افشانی فرمائی: <sup>••</sup> تو کہ میرارب کچنک رہا ہے سچا دین اور وہ جانتا ہے چھپی چزیں' جناب علامہ کی دین پیچنگنے سے کیا مراد ہے یہ دہی جانیں۔ پیچنکنے کے معنی پرباد مرتا بھی جن ، خود سے الگ کرنا بھی ہیں۔ گرانا بھی ہیں اور بُرا جاننا بھی اور بُرا جاننا بھی اور بھی متعدد معنی ہیں۔ معلوم نہیں جناب علامہ نے کیا معنی مراد لیے ہیں۔ اغلب سے ب کہ علامہ ماحب کو کمی معنی سے مطلب ہی نہیں تھا انہوں نے تو شاہ عبدالقادر صاحب کے ترجے کو بغیر شمچے مل کردیا۔ شاہ صاحب نے بیر جمہ تر بر فرمایا تھا: دو تو کہ میرارب کچینگا جاتا ہے تیا دین وہ جانے والا ہے چھپی چزی<sup>،</sup> غالباً اردو زبان کی بے مالکی کے زمانے میں شاہ صاحب کے ذہن میں کوئی متاسب لفظ نہیں آیا۔ بیر بھی ممکن ہے اُن کے عہد میں '' پھینکنا'' کے پچھ ادر معنی بھی **یوں۔ گرعلامہ کوتو بیر لفظ نہیں لکھنا جاتے تھا۔ امام احمد رضانے اس آیت کا بیر جمہ** ارشاد فرمايا: • متم فرما ذیبے شک میرا رب حق کا القا فرما تا ہے بہت جانے والا سب غیبوں کا'' آیت <u>۲۹</u>: جناب علامہ نے اس آیت کا ترجمہ اپنے مصحف کے اندر بین السطور میں

ب لمرح درج فرمایا:

الله و كمه آيا دين يا اور جموت توكى چيزكونه پيداكر اور نه چيركر لائ " قرآن كريم كابزا حصه ديكي كحداس آيت كاترجمه ايسا ملاب جس مي جاب علامہ نے آنکعیں بند کرکے شاہ صاحب کا ترجمہ فل نہیں فرمایا۔ شاہ صاحب کی مقابلے میں بہتر اور صاف بھی ہے (ہوسکتا ہے کوئی دوسرا ترجمہ پیش نظر رہا ہو) شاہ التادرماحب کاترجہ بہ ہے: «و تو کمه آیا دین سیجا اور جموت کونه بهلا دار اور نه دوسرا» بحر مح الم احمد رضا كاترجمه اس ترج يح مقابل من بهت بهتر بهت اعلى ادر ويلند ب- دواس طرح ب: · • تم فرما وحق آیا اور باطل نه پہل کرے اور نه پر کر آئے''

188 ۳۵\_ سورهٔ فاطر آیت ا: جناب علّامہ حمود الحن آیت کے ایک جز کا ترجمہ اس طرح مرحمہ فرماتے ہیں: <sup>••</sup>سب خوبی اللہ کو ہے جس نے بتا نکالے آسان اور زمین' شاہ عبدالقادر صاحب نے یوں ترجمہ فرمایا تھا: · · سب خوبی اللہ کو جس نے بنا نکالے آسان اور زمین ' «خوبی» کی جگہ خوبیاں کامل تھا۔ ''بتا نکالے' شاہ عبدالقادر علیہ الرحمۃ کے ع ردزمرہ تو ہوسکتا ہے جناب علّا مہ کے عہد کانہیں اور اگر ہو بھی تو اہل علم کا تو ہرگز ہوسکتا درنہ کسی اور نے بھی لکھا ہوتا؛ گمر جب علّا مہ کو ایک ایک لفظ شاہ صاحب ترجے ہے تقل کرنا تھا تو وہ اس بارے میں کیوں سوچتے۔ امام احمد رضانے اس آیت کا ترجمہ مولانا امجد علی رضوی کو اس طرح املا کرا، · · سب خوبیاں اللہ کو جو آسانوں اور زمین کا بنانے والا'

آیت ۸ : جناب علامہ نے آیت کے ایک جز کا ترجمہ اس طرح درج قرمايا: · ' بھلا ایک فخص کہ بھلی بھائی گئی اُس کواُس کے کام کی بُرائی پھر دیکھا اُ نے اس کو پھلا'' شاہ عبدالقادر صاحب نے آیت کے اس مصلے کا ترجمہ اس طرح عنایت فرمایا · ' ہملا ایک صحص کو جو بھلی بھائی اُس کی برائی پھر دیکھا اُس نے اُس کو بھ بغیر کسی تبرے کے امام احمد رضا فاضل بریلوی کا ترجمہ پیش خدمت ہے: ''تو کیا وہ جس کی نگاہ میں اُس کا بُرا کام آ راستہ کیا گیا کہ اُس نے اُت

سمجما ہدایت والے کی طرح ہو جائے گا''

https://ataunnabi.blogspot.com/ آیت ۱۳: جناب علّامہ نے ایک جزکا ترجمہ یوں رقم فرمایا: · 'رات گھساتا ہے دِن میں اور دِن گھساتا ہے رات میں' مضامین قرآن کو اگر کوئی سمجھ لے تو اس کو خوف سے رونا آتا ہے اور قرآن ہے محبت برحتی ہے۔ جو عربی زبان کا برا عالم نہ ہو وہ ترجے سے ہی قرآن کو سمجھ سکتا ہے۔ مرجناب علامہ کے اس ترجے کو پڑھ کر قاری کو یا تو ہنی آئے گی یا اس ترجے کی بان میں پہلوے ذم دیکھ کر کرا**ہت ہوگی۔''** تحسباتا'' جیسا کردہ لفظ شاہ عبدالقادر ، احب نے تحریر نہیں فرمایا تھا۔ بیہ علّا مہمحود الحن صاحب کا اختر اع ہے۔ شاہ عبدالقادر احب عليه الرحمه في يول ترجمه ارشاد فرمايا تعا: «رات پیشاتا ہے دن میں اور دن پیشاتا ہے رات میں" " پیشانا" اب بھی کتی طور بر متردک نہیں ہے۔ جب سے ''تھس پیٹھ' جیسا لفظ ان میں آیا ہے بچ بھی اس کو بھنے لگے ہیں؟ مگر استعال میں کم ہے۔ جناب علّ مہ کے عہد میں تو یقیناً اب سے زیادہ چکن میں رہا ہوگا۔ اگر علامہ کو یہ لفظ متروک بھی الموم ہوا تو اس کی جگہ کوئی اچھا سا لفظ لے آتے کیونکہ ترجمہ عظمت دالی کتاب کا تھا۔

ا معلوم ہیں جناب علامہ کو ''تھسانا'' جیسا مکروہ اور ذم کے پہلو والا لفظ س قدر عزیز کہ ایک اچھ خام لفظ کی جگہ اس کو لے آئے اور ترجے کو ندموم بنا دیا معلوم نہیں امیاں صاحب نے اس ترجے کی تعریف کرنے سے پہلے ترجے کو پڑھا بھی تھا یانہیں۔ امام احمد رضانے فی الفور اس حصبہ آیت کا ترجمہ اس طرح املا کرایا تھا: · ''رات لاتا ہے دن کے صفے میں اور دن لاتا ہے رات کے حصے میں'' دیکھیے صرف الفاظ کے انتخاب نے ترجیح کو کتنا بلند و برتر کردیا اور یہاں وہ عیب یں جوعلاً مہ کے ترجے میں ہے۔ آیت ۲۹: حغرت علّامہ کے مصحف میں آیت کا ترجمہ اس طرح درج ہے: **Click For More Books** 

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

(190) "جولو براجتے میں کہاب اللہ اور سید می کرتے میں نماز اور خرچ کرتے ہیں سچھ ہمارا دیا ہوا تھے اور تھلے امیدوار میں ایک ہویار کے جس میں ٹوٹا نہ ہو شاہ عبدالقادر صاحب نے اس طرح ترجمہ تحریر فرمایا تھا: · · جولوگ پڑھتے ہیں کتاب اللہ کی اور سید می کرتے ہیں نماز اور خرج کیا کچھ ہارا دیا چیچ اور کھلے اُمیدوار میں ایک ہویار کے جو بھی نہ توئے «نماز سید کمی کرتا" ہوسکا ہے شاہ صاحب کے عہد میں زبانِ زدعام رہا ہویا ک ابتدائی دور کی زبان میں تکلی الفاظ کے باعث ان کو یہی ترجمہ سوجھا ہو۔ تمر جناب علّ کے عہد میں نہ اس طرح بولا جاتا تھا نہ لکھا جاتا تھا اور زبان بھی اتن تمی دامن نہیں کہ اُس میں کوئی دوسرا مناسب لفظ نہ ملتا، مکر عرض کرنے سے چھے فائدہ نہیں۔ بس سوج کر جمرت ہوتی ہے۔ امام احمد رضا فاضل ہر ملوی کا فوری طور پر املا کرایا ہوا تر يرې: د · بے شک وہ جواللہ کی کتاب پڑھتے میں اور نماز قائم رکھتے اور ہمارے د۔ ے چھ ہماری راہ میں خرچ کرتے ہیں پوشیدہ اور طاہر وہ ایسی تجارت کے اميدوارين جس مي مركز تو تاتبين

آیت ۳۵ : اس آیت کے تحت جناب علامہ کی گل افشانی نکارش حسب ا

، ، جس نے اُتارا ہم کو آبادر بنے کے کمر میں اپنے فضل سے نہ پنچے ہم کو اُ من مشقت اور نه بينيج بم كوأس مي تعكنا'' ترجمہ خواں کو پہلے'' آباد رہے کے کم'' کے متنی معلوم کرتا ہوں سے (ج لغت میں نہیں ملیں سمے ) تب اس ترجے کو تھوڑا بہت سمجھ سکے گا۔ پور کی طرح تر سبھنے کے لیے ''نہ پنچ تعکما'' کا مغہوم بھی جانا ہوگا جس کے لیے ذہنی مشقت ہوگی۔ جب کہیں جا کرتر جے کو سمجھا جا سکے گا۔ شاہ عبدالقادر صاحب نے بھی اگر چ ترجمہ کیا تھا، کر ان کا عہد دوسرا تھا۔ جناب علّامہ نے اُن کا ترجمہ مش کرتے ہو

مرف ایک لفظ "آباد کا اضافہ کیا ہے۔ شاہ صاحب نے ' رہنے کے کمر میں' تر یر فرمایا تقا، جس کو جناب علامہ نے '' آباد رہنے کے کمر میں' کردیا۔ اتی دضاحت کے بعد اب شاہ صاحب کا ترجمہ یہاں نقل کرنا بھی طوالت بے جا ہے۔ جناب علامہ کے ترجے کو ذہن میں رکھے اور امام احمد رضا کا ترجمہ پڑھ کر دونوں کا فرق معلوم سیجے ادر نظوم و بناوٹ میں احمیاز کیجے۔ کنز الایمان میں ترجمہ اس طرح درج ہے: '' وہ جس نے ہمیں آ رام کی جگہ اُ تارا اپنے فضل سے ہمیں اُس میں نہ کوئی '' وہ جس نے ہمیں آ رام کی جگہ اُ تارا اپنے فضل سے ہمیں اُس میں نہ کوئی تکلیف پہنچے نہ ہمیں اُس میں کوئی نکان لاحق ہو'

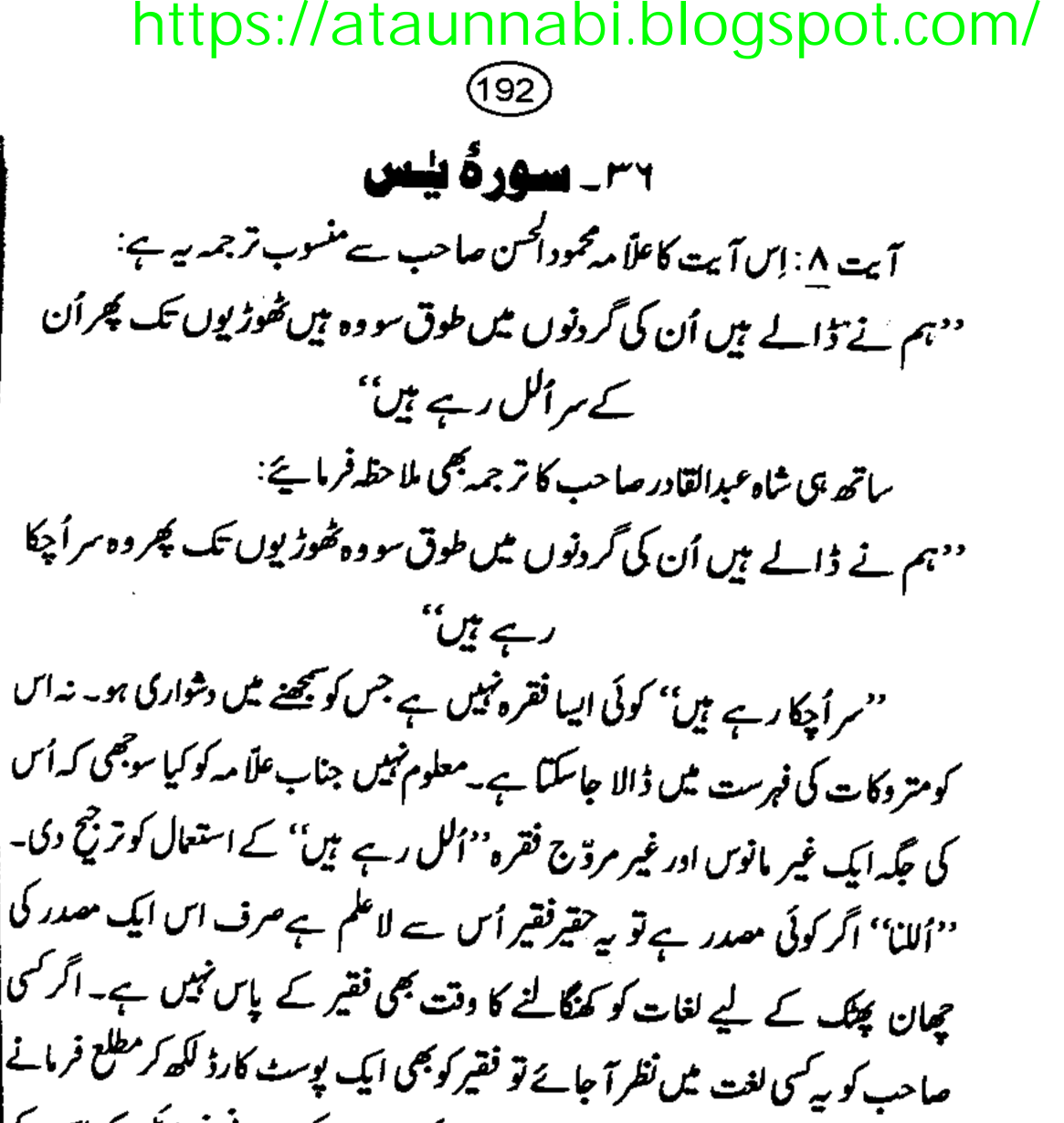
مرح درج میں میں میں میں میں معلم کا ترجمہ جناب علامہ کے تصحف میں الم مرح مصحف میں الم

" دبی ہے سب کچھ جانتا کر سکتا"

شاہ عبدالقادر صاحب کرتے میں جناب علامہ نے ایک لفظ '' کچھ' کا اضافہ کیا ہے۔ جناب علامہ کے ترجے میں بظاہر کوئی خرابی نہیں ہے۔ سوا اس کے کہ ''جانتا کر سکتا'' بہ معنی ''جانے والا اور کر سکنے والا'' قدیم اردو ہے، جس کے سجھنے میں قاری کو کوئی دشواری نہیں ہوگی، مگر اس ترجے کے مقابلے میں امام احمد رضا کا ترجمہ ملاحظہ

فرمائيے اور ديکھيے کہ جناب علامہ کے ترجے ہے ۲ ريرس قبل امام احمد رضانے کيراعمدہ اور من ترجمه الماكرايا قوا:

" ب شک وه علم وقدرت والا ب بات وہ ہے مرزبان کی خوبی نے ترجے میں جان ڈال دی ہے۔ مناسب الفاظ کا سلیتے کے ساتھ استعال کیا گیا ہے۔ اس ترجے کی یہ ااوی خوبی ہے جو اول الترموجود بي "مناسب الفاظ كاسليق استعال" -



کی زحمت فرمائیں اور اگر تمجھ میں آجائے تو بیہ بھی بتانے کی مہرمانی فرمائیں کہ اس کے استعال ہے مس طرح ترجے میں جار جاند لگ کھے۔ امام احمد رضانے اس آیت کا ترجمه اس طرح لكعايا تغا: <sup>د د</sup>ہم نے اُن کی گردنوں میں طوق کردیے ہیں کہ وہ ٹھوڑیوں تک ہیں تو یہ <sup>ا</sup> اویر کومنصالت رہ گئے' آيت 19: جناب علامدني اس طرح ترجمه ارقام فرمايا: و سینے لیے تمہاری نامبارکی تمہارے ساتھ ہے کیا اتن بات پر کہتم کو سمجھا با کوئی نہیں پرتم لوگ ہو کہ حد پر نہیں رہے''

https://ataunnabi.blogspot.com/ " تم کو سمجھایا کوئی تمیں'' نے ذہن میں یہ مبادر ہوتا ہے کہ اُن لوگوں کو تقیحت نہیں کی گئی تھی۔ سوچنے کی بات ہیہ ہے کہ پھر اُن کی کیا خطا ہوئی۔ ترجے کی زبان ک خامی کی دجہ سے بات کچھ سے تحمد ہوتی اور اس کی دجہ ہے رید کا مہ نے دو جگہ برائے نام تفرف فرمایا ہے، بقیہ ترجمہ جوں کا تو ل<sup>نقل</sup> کر دیا ہے۔ شاہ صاحب نے اردو زبان ک تار انی کے عہد میں بر جر تر مرایا تھا: « کمپنے سکے تمہاری تامبارکی تمہارے ساتھ ہے۔ کیا اس سے کہتم کو مجھایا کوئی انہیں برتم لوگ ہو کہ حد پر نہیں رہتے۔'' قار تین کرام لاکرد کچہ کیس کہ اس ترجے میں (اور اس میں کیا پورے قرآن کریم کے ترجے میں) جناب علامہ نے کیا تیر مارا ہے۔ سوائے شاہ صاحب کی محنت کو خاک **یں ملانے کے۔ اور پھر تماشا ہیہ ہے کہ اُن کو مستقل مترجم سمجھا جاتا ہے۔ اس پر قیامت** ہ ہوئی کہ نددہ کے ایک سیوت نے اس کو اردو زبان کا سب سے اچھا ترجمہ بھی قراردے ڈالا (شاید انہیں اپنے سیامی اثر ورسوخ پر زیادہ اعتاد تھا) شاید دونوں نے بہ مجمی سوچا تھا کہ بعد میں کون جانچ پر کد کرنے کو بیٹھے گا۔

امام احمد رضا فاضل بریلوی نے اس آیت شریفہ کا ترجمہ حضرت صدر الشریعہ مولاتا امير على اعظمى كوفي الغوراس طرح املا كرايا: " انہوں نے فرمایا تمہاری نوست تو تمہارے ساتھ ہے کیا اس پر بدکتے ہو کہ تم سمجمائے کی بلکہ تم حد سے بڑھنے والے لوگ ہو' آيت ٢٦: جناب علامدتر ج مي رقم طراز مين: « تحکم موا**چلا جا بہشت میں بو**لا کسی طرح میری قوم معلوم کرلیں ' شاد **مبدالقادر مباحب سکر بھے جن جناب علّا مہ نے مرف اتنا تعرف کیا ہ**ے لد معلوم کریں، کو معلوم کرلیں، سے بدل دیا ہے۔ یعن مرف ایک حرف 'لام' کا

اضافہ کیا ہے۔ برصغیر میں کسی جگہ بھی '' توم' کو جمع نہیں بولا جاتا جب کہ مل '' کرلیں' جمع ہے۔ لہذا ترجمہ کسانی حیثیت سے غلط اور سراسر غلط قرار پائے گا۔ یا تو یوں ہوتا کہ '' توم معلوم کرنے' یا پھر بیہ ہوتا '' قوم معلوم کر لے' یا پھر یوں ہوتا '' قوم کے افراد معلوم کرلیں' کیکن شاید جناب علّا مہاتن بات سمجھتے ہی نہیں تتھے۔ درنہ دہ شاہ صاحب کے اس لفظ میں تصرّف کرتے ہوئے ضرور درست کر لیتے۔تصرّف نہ کیا ہوتا تو قصور کم تھا۔ جب تصرّف کیا تھا اور 'لام' بڑھایا تھا تو ''نون غنہ' کم کردیتے تین لکھ دینے '' قوم معلوم کرلے' تو کوئی خطا نہ رہتی۔ بظاہر اس کا ایک مغہوم یہ بھی ہے کہ''یا اللہ مجھ کو جنت میں سیجنج سے پہلے آپ میری قوم کیجنی ذات بات کے بارے میں تو پوچ لیں کہ میں سیّر ہوں، مغل ہو، پٹھان ہوں یا شیخ ہوں مگر بیہ مغہوم اس کیے درست نہیر کہ رب تعالیٰ کے دربار میں ذات بات کونہیں دیکھا جاتا۔ دہاں تو تقویٰ دیکھا جا ہے یا پھراعمال۔ گرردنا تو اس بات کا ہے کہ علّا مہ تقل کی حد سے آگے بڑھنے کے الل نہیں تھے۔امام احمد رضانے اس آیت کا بیتر جمہ قلم بند کرایا۔ · · اُس سے فرمایا گیا کہ جنت میں داخل ہو کہا کمی طرح میری قوم جانی ' آیت ۳۲: جناب علّامہ نے آیت کا ترجمہ اس طرح رقم فر ایا: ''اور کوئی حکم نہیں پہنچتا اُن کواپنے رب کے حکموں سے جس کو دہ ٹلاتے نہ ہوں' شاہ عبدالقادر عليہ الرحمہ کا کیا ہوا اس آیت کا ترجمہ سے : ''اور کوئی حکم نہیں پہنچتا اُن کواینے رب کے حکموں ہے جس کوٹلانہیں دیتے' شاہ صاحب نے ''ٹلانہیں دیتے'' لکھا تھا تو حضرت علّامہ کے لیے بھی ضرور ک تھا کہ وہ ''ٹلاتے نہ ہول'' لکھیں۔ شاہ صاحب کے زمانے اور جناب کے عہد ممر زبان ادر اسلوب میں کتنا فرق ہوگیا تھا اس ہے اُن کو کوئی غرض نہیں تھی۔ یہ بھی نہیں كر شاہ ماحب بح ' ثلاثہيں ديتے'' ميں جناب نے كوئى تفرف نہ كيا ہو۔ اگر جوں

#### (195)

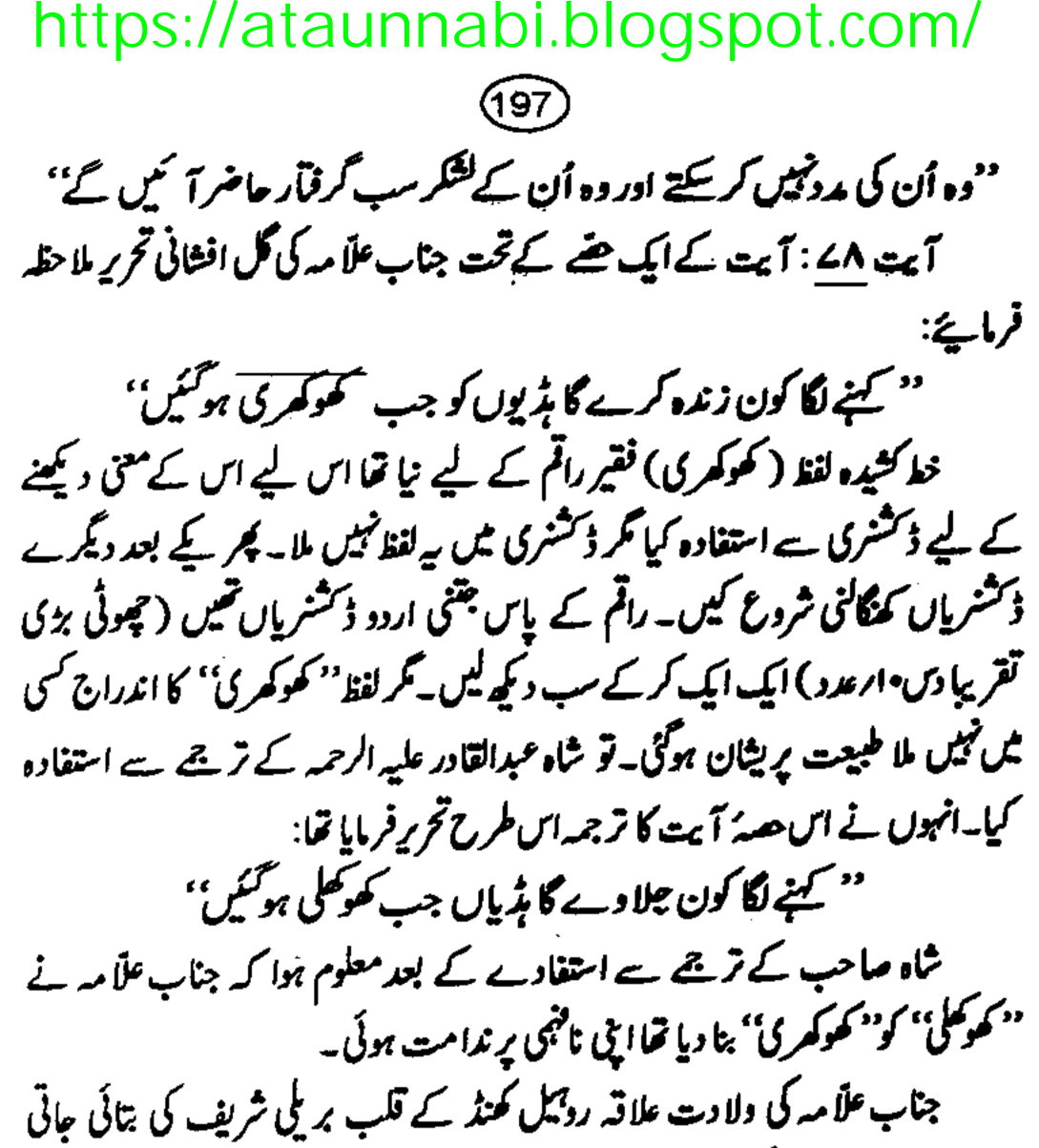
**توں نقل کردیتے تب بھی مبر تھا؛ گر قابلیت کا اظہار بھی تو ضردری تھا۔ خلاہر ہے کہ ''ٹلا** انہیں دیتے'' کو وہ متروک مانتے تھے۔ سمجھی تو اُس کو بدلا؛ مگر بیہ نہ سوچا کہ اگر شاہ ماحب کا لکھا ہوا نفرہ متروک ہے تو اُن کا لکھا ہوا نفرہ ''ٹلاتے نہ ہول' بھی تو متروک ہے۔ پ**ر**اس کاریگری کی ضرورت ہی کیا تھی۔ امام احمد رضا نے اس آیت کا ترجمه اس طرح الملاكرا<u>ما</u>: ''اور جب جمعی اُن کے رب کی نشانیوں سے کوئی نشانی اُن کے پا*س آ*تی ہے تو منھ بی پھیر لیتے ہیں' واضح ہوکہ بیرتر جمہ حضرت علّامہ کے ترجے سے ۲ ربرس پیش تر کیا گیا تھا۔ آیت ۵۱: جناب علامه کا کیا ہوا کھل آیت کا ترجمہ یوں ہے: ''اور پھوکلی جائے کی صور پھر بھی وہ قبروں سے اپنے رب کی طرف پھیل يزي گ اہل زبان "مور" کو مذکر ہوئے اور لکھتے میں۔تمام لغات میں اس کو مذکر درج کیا گیا ہے۔ تذکیر وتانیٹ پر کھی ہوئی کتابوں میں بھی اس کو مذکر لکھا گیا ہے۔ مگر جناب علامة نبا اس كومؤنث مانت بي \_ اس لي " بجونك جائح كن كلما \_ جبكه اس كي قواعدی جنس میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔ ایک اسلیے آ دمی کی رائے زبان کے مسلمہ اصولوں كونہيں بدل سكتى۔ جناب علّامہ کی اس رائے سے ہر پڑھا لکھامخص اختلاف کرے گا۔ مناسب الكر بہتر معلوم ہوتا ہے اس سلسلے میں جناب علامہ کے ترجم کے خاص ماخذ لیتن شاہ عبرالقادر صاحب کے ترجے پر بھی ایک نظر ڈال لی جائے شاہ میا حب کا ترجمہ ہیہ ہے: "اور پیونکا جاوے نرستکما پھرتب ہی وہ قبروں سے اپنے رب کی طرف پیل یزیں گے'

غور فرمایت که شاہ صاحب نے '' تھیل پڑیں گے' لکھا تو جناب علامہ نے بھی اس کو نقل کردیا۔ اس موقع پر اُن کو بید تھرہ متردک معلوم نہیں ہوا۔ یوں بھی اللہ تعالٰی ک طرف جانے کو پھیلنا کہنا درست نہیں۔ بیدتو ایک طرح سے بندوں کا سمنا ہوگا۔ ام احمد رضا نے آیت کا ترجمہ اس طرح فی الفور بول کر لکھایا:

"اور پھونکا جائے گاصور جمی وہ قبروں سے اپنے رب کی طرف دوڑتے چلیں تے'

"سلام بولنا ہے رب مہریان سے" بالکل ایسا لگتا ہے جیسے کی شخص کے پاس جانے والے کی آ دمی کے ذریعہ سلام بحیجا جا رہا ہو۔ عام رواج ہے۔ کہتے بیں کہ" اچھا تم وہاں جا رہے ہوتو ہمارا سلام بحی کہد دینا یا بول دینا" واضح ہو کہ شاہ عبدالقادر صاحب نے بحی یہ ترجمہ کیا تھا۔ جناب علا مہ نے اس میں ایک لفظ کا بحی تعرف نہیں کیا۔ اس لیے اس کا نقل کرنا بے سود ہے۔ امام احمد رضا نے آ بیت س کر فی البد یہہ یہ ترجمہ ارشاد فرمایا:

آیت ۵۵: جناب علامہ نے اپنے چاہنے والوں کو اس آیت کا ترجمہ اس طرح عنايت قرمايا: · 'نہ کر سکیں سے اُن کی مدد اور بید اُن کی فوج ہو کر پکڑ ہے آئیں گے' ترجمہ ایک دم دامن نہیں ہے۔ ابہام موجود ہے۔ ہر کس کے لیے نہیں پڑ سکا۔ شاہ عبدالقادر مساحب کا ترجمہ بھی اس سے پھی بختھ نہیں ہے۔ انہوں نے یوں ترجمہ ارشاد قرمايا قما: · · نه كرسكي مح أن كى مدد كرنى اوريد أن كى فوج موكر پكر اوي مح · امام احد رضائے اس آیت کا ترجمہ اس طرح املاکرایا:



- ہے۔ چودہ پندرہ برس کی عمر تک وہ وہیں رہے۔ اور یہی زمانہ زبان سازی میں معاون ہوتا ہے۔ بریلی میں سید لفظ نہیں بولا جاتا اگر علاقہ روہیل کھنڈ میں بولا جاتا ہوگا تو برایوں کے جنوب میں بولا جاتا ہوگا۔ جہاں برج بحاشا کا اثر پایا جاتا ہے۔ (اگر چہ اس کی بھی تقدیق نہیں ہے)۔ کیونکہ برج بحاشا میں 'لام' بدل کر کہیں کہیں ''را' ہوجاتا ہے۔ چیسے ''داز' بجائے''دال'۔ (میں نے کیا تھا کمیر پکتے تے نے پکالی دار۔) یا ''کریا'' بجائے''دال'' (جیسے سے لیا پٹی للٹ کر کرا بہت ہی ناج نچا ہو۔) <u>ا</u> ا''کاری' بجائے''کالی'' اور ''بدریا'' بجائے ''بدلیا'' جیسے (\_ کا ہے نہ برست <u>کاری بدریا</u>۔)

(198)

اس طرح کے بہت سے الفاظ میں جو یا دو ذات کے لوگ ادر اُن کے گانووں کے رہنے والے بولتے میں ۔ تحر حیرت اس بات پر ہے کہ جناب <sup>3</sup>لا مہ کو یہ زبان کہال سے آئی ۔ ادر آئی بھی تو اس سے اتنا لگا کا کیوں کر ہوا کہ شاہ صاحب علیہ الرحمہ کا لکھا ہو صحیح لفظ پند نہ آیا ادر اہیروں کا لفظ اُس کی جگہ رکھ دیا۔ کہیں ایسا تو نہیں ہے کہ یہ سہارل بور کے ایک خاص تصبے کی اردو ہو جو دہاں سے نہ جانے کہاں کہاں پنچی ہے۔ جناب علامہ نے اپنا پند یدہ لفظ قر آن کریم کے ترجے میں داخل کیا۔ اس واضح ادر صاف مطلب یہ ہے کہ لفظ <sup>6</sup> آن کریم کے ترجے میں داخل کیا۔ اس داخل اور صاف مطلب یہ ہے کہ لفظ <sup>6</sup> آن کریم کے ترجے میں داخل کیا۔ اس واضح ادر صاف مطلب یہ ہے کہ لفظ <sup>6</sup> آن کریم کے ترجے میں داخل کیا۔ اس بن بر ہے کہ ایک ایتھ خاصے لفظ کو مردود قرار دے کر جناب علامہ نے یاد ہو ہو جاتی لفظ کو کیوں ترجے میں داخل کیا۔ یا دودیں ادر اُن کی زبان سے یہ میں پیغام دیتی ہے یہ تحقیق کا موضوع ہے۔ جناب علامہ کر ترجہ قرآن کی قصیدہ خوانو میں سے کوئی اس بات پر اعتراض تو خیر کیا کرتا کی نے اس لفظ کی نشان دوتی تھی نیڈ میں سے کوئی اس بات پر عزام اچھا کیا تھا تو ان کے عقیدت مندوں کو اُن کی ۔ اگر جناب علامہ نے بید کام اچھا کیا تھا تو ان کے عقیدت مندوں کو اُن کی ۔ اگر جناب علامہ نے بید کام اچھا کیا تھا تو ان کے عقیدت مندوں کو اُن کی ۔ اگر جناب علامہ نے بید کام اچھا کیا تھا تو ان کے عقیدت مندوں کو اُن لفظ کی ۔ اگر جناب علامہ نے بید کام اچھا کیا تھا تو ان کے عقیدت مندوں کو اُن

نفسات کا عالم بی حل کرسکتا ہے ے پچھتو ہے جس کی پردہ داری ہے امام احمد رضا فاضل بريلوي في اس آيت كابيتر جمه اللاكرايا: <sup>••</sup>بولا ایسا کون ہے کہ ہڑیوں کوزندہ کرے جب وہ بالکل گل گئی' خیال رہے کہ قیامت تک بڑیاں بالکل کل جائیں گی۔ کھوکلی تو چند سال میں جالى بي-امام احمد رضا کا ترجمہ یوں ہے: <sup>••</sup> بولا ایسا کون ہے کہ ہڈیوں کوزندہ کرے جب وہ بالکل گل گئی'

۲۷۔ سور تم صفت آیت اتا ۳: علّا مدمحود الحن ماحب نے یوں ترجمہ تحریر فرمایا: «قسم ہے صف باند سطنے والوں کی قطار ہو کر پھر ڈانٹنے والوں کی جھڑک کر پھر پڑھنے والوں کی یاد سرکر"

اس ترجیح میں دوفقر ے قابل غور بیں اوّل ' صف بائد سے والوں کی قطار ہور ' یا ' صف قطار ہو کر کہنا صحیح روز مرہ نہیں '' صف بائد سے والوں کی قطار میں کھڑے ہو کر' یا '' صف بائد سے والوں کی قطار کے ساتھ' یا اسی طرح کا کوئی بامعتی فقرہ ہوتا تو کوئی اعتراض وارد نہیں ہوتا۔ گر جناب علامہ شاہ عبدالقادر صاحب کے ترجیح کی فقل کرتے تھ تو شاید میہ سوچ ہی نہیں تھے کہ کیا کردہا ہوں۔ آخری فقرہ '' یاد کرکر' جناب علامہ کے خاص لب و لہج کا حصہ ہے۔ شاہ صاحب کے ترجیح میں انہوں نے اتنا ہی تصرف کیا ہے۔ شاہ صاحب نے ''یاد کر' لکھا تھا۔ علامہ نے ''یاد کرکر'' کردیا۔ ''یاد کرکن کی تھے میں شاہ داخت معلوم ہوتی تھی۔

جناب علاّ مد نے ان تیوں آیتوں میں صرف ای ایک لفظ ''کر'' کا اضافہ کیا ہے۔ باتی ترجہ شاہ صاحب کی نقل ہے۔ اس لیے اس کو درج کرنا کچھ ضروری نہیں۔ اما احمد رضا نے حضرت صدرالشریعہ بدرطریقت مولانا امجد علی کو بیر جمد اطلا کرایا تھا ' دفتہم اُن کی کہ با تاعدہ صف با ندمیں پھر اُن کی کہ جھڑک کر چلا کیں پھر اُن دفتہم اُن کی کہ با تاعدہ صف با ندمیں پھر اُن کی کہ جھڑک کر چلا کیں پھر اُن ترجمہ پڑ سے اور زبان کی صفائی کی داد دیجے۔ ترجمہ پڑ سے اور زبان کی صفائی کی داد دیجے۔ ترجمہ پڑ سے اور زبان کی صفائی کی داد دیجے۔ ترجمہ پڑ سے اور زبان کی صفائی کی داد دیجے۔ ترجمہ پڑ سے اور زبان کی صفائی کی داد دیجے۔ ترجمہ پڑ میں جناب علاآ مہ نے اس طرح ترجمہ درج قرمایا: تر میں کی کہ بین معائی کی داد دیجے۔ در اور رکھا اُس کی اولا دکو وہتی باتی رہنے والے'' دار کوئی گور کو دھندا سلجھانے کا ماہر ہوتو اس کو سلجھا کر دکھا ہے۔ اگر ''باتی رہن Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

200 والی' ہوتا تو پچھ بات سمجھ میں آئی تھی۔ کیونکہ 'اولاد' مؤنٹ ہے گر پھر بھی ''وبی' بحرتى كالفظ قرارياتا- اس ي سي تسبقا ماف اور ردان ترجمة وشاد عبدالقادر ماحب في فرمايا تمار أن كاترجمه درج ذيل ب: <sup>دو</sup>اور کمی أس كى اولادونى روجانے والى امام احمد رضائے بيتر جمہ الملاكرايا: · 'اور ہم نے أسى كى اولاد باقى ركمى ' زبان کی مغائی قابل داد ہے۔ آیت ۸۷: جناب علّامہ نے اس آیت کا ترجمہ اس طرح لکھا ہے: · 'اور باقی رکھا اُس پر پچھلے لوگوں میں' اس ترجے کو لفظ ''بر'' نے چیستاں بنادیا ہے۔ سمجھ میں نہیں آتا کہ جناب علّامہ کیا فرمانا جاہتے ہیں۔معلوم بیرہوتا ہے کہ وہ پچھ فرمانا نہیں جاہتے۔ وہ تو شاہ صاحب کے نقال ہیں۔شاہ صاحب کا ترجمہ یہ ہے:

د اور باقی رکھا اُس پر پچپلی خلق میں' ہوسکتا ہے شاہ صاحب کے زمانے میں ''کو' کی جگہ 'یر' کا بھی ردان رہا ہو۔ مرجناب علّامہ کے عہد میں تو ایسا ہر کرنہیں تعار امام احد رضائے برترجمہ الماکرایا: "اور ہم نے پچھلوں میں اُس کی تعریف باقی رکھ" آیت ۹۸ : جناب علاّ مد نے اپنے عقیدت مندوں کو اس آیت کا ترجمہ اس طرح عطا قرماما: " پھر جانے کے اُس پر بُرا داؤ کرتا پھر ہم نے ڈالا انہی کو نیچ' اگراملا کے اختلاف کونظر انداز کردیا جائے تو شاہ میاحب کا ترجمہ بھی بھی ہے۔ **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### 201

دونوں بی ترجیم میں۔امام احمد رضانے آیت کے سنتے بی فی الغور اس کا ریز جمہ املا کرایا:

" تو انہوں نے اس پر داوں چلنا چاہا ہم نے انہیں نیچا دکھایا" آیت <u>۱۳۲</u>: جناب علامہ نے اس آیت کے ذیل میں بیر جمہ درج فرمایا: " پھر لقمہ کیا اس کو چھلی نے اور وہ الزام کھایا ہوا تھا" " الزام کھایا ہوا" اگر کہیں مردج ہوتو قارئین کرام ایک پوسٹ کارڈ سے فقیر کو مطلع فرما کیں۔ شاہ مما حب کا ترجمہ ہے ج: " پھر لقمہ کیا اس کو چھلی نے اور وہ الزام کھایا ہوا تھا"

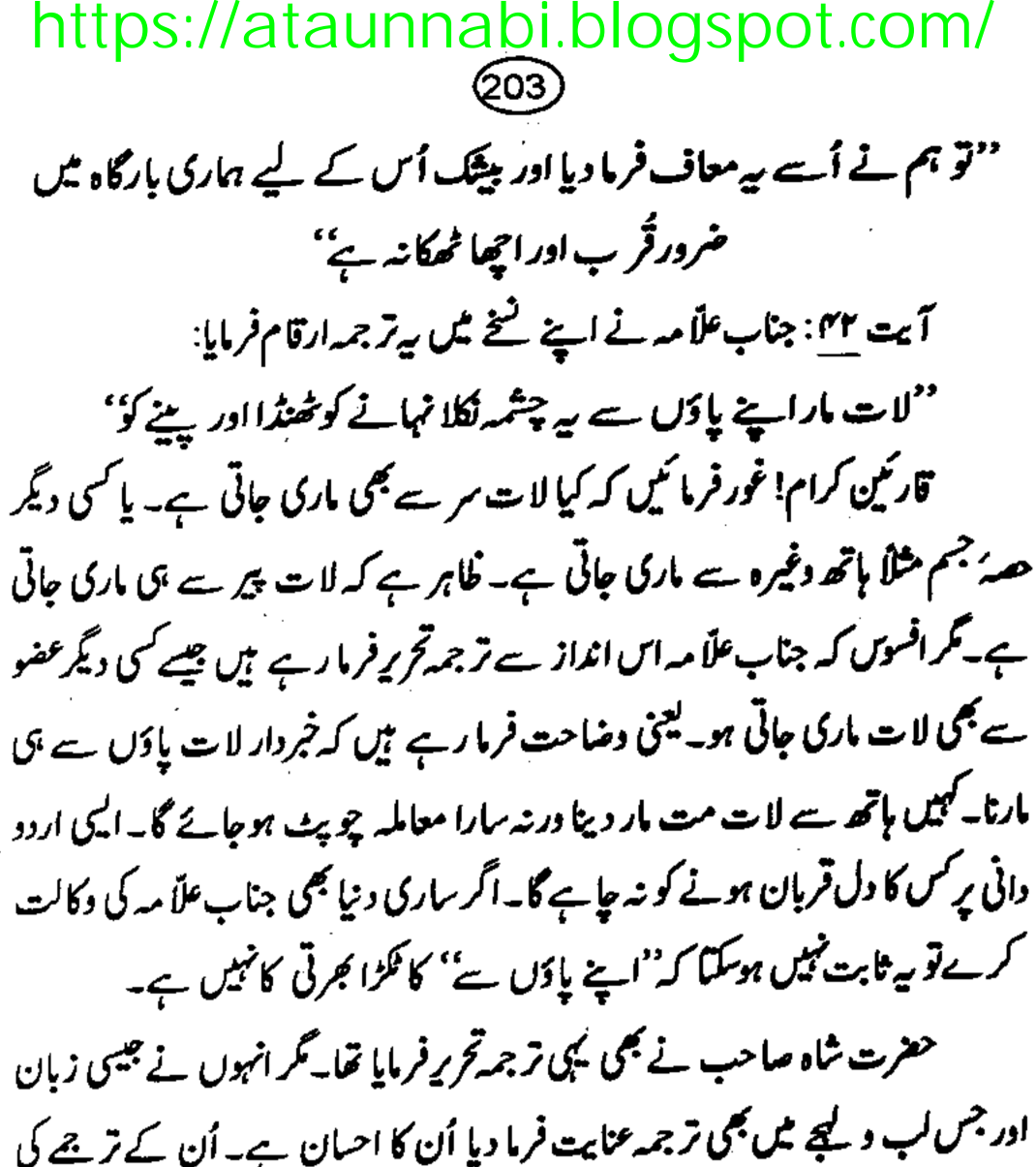
امام احمد رضائے جناب مدر الشریعہ مولانا امجد علی رضوی اعظمی کو اس آیت کا فی الغور بیتر جمہ املا کرایا:

<sup>دو</sup> پھرا سے مجھلی نے لگل لیا اور وہ اپنے آپ کو طامت کرتا تھا'' آیت <u>۱۳۳</u> : جناب علاً مدمحود الحن صاحب نے اس آیت کا ترجمہ اس طرح

ارقام فرمايا: · پې اگر نه بوتې پيريات که ده ياد کرتا تقاياک ذات کو' شاوعيدالقادر ماحب كالرجمه بيرب: • پچراگر نه ہوتا کہ وہ تھا یا دکرتا یاک ذات کو' امام احمد رضا فامنل بريلوي في بيترجمه عنايت فرمايا: «تو اگروہ بنج کرنے والا نہ ہوتا" چند الفاظ میں وہ بات کمہ دی جو جناب علامہ نے دوجملوں میں فرماتی ہے۔ آیت ۲۷۱: جناب علّامہ نے اس آیت کا ترجمہ اس طرح دقم فرمایا ہے: "سوتو أن سے پر آ ايك دقت تك" **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

جناب علّامہ نے آیت ۸ کا کا بھی ایسا بی ترجمہ فرمایا ہے: شاه عبدالقادر صاحب عليه الرحمه كاترجمه به ب "سوتو پھر آ أن \_\_\_ ايك وقت تك<sup>؛</sup> امام احد رضائے بيتر جمد قلم بند كرايا: "تو ایک وقت تک تم اُن سے منھ پھرلو آیت ۲۵۱: جناب علاًّ مدنے اس آیت شریفہ کا ترجمہ اس طرح درج مصحف فرما، · · اور دیکھتا رہ اب آگ دیکھ لیس گے ' پڑھتے رہے اور بچھنے کی کوشش کرتے رہے۔ شاید ہی کچھ پتے پڑے۔ ب<sup>الک</sup>ا یہی ترجمہ شاہ عبدالقادر صاحب نے بھی تحریر فرمایا تھا۔ جس کو جناب علّامہ نے جوں توں نقل کرایا۔ اس لیے اس کو یہاں درج کرتا کچھ ضروری نہیں ہے۔ امام احمد ر فاضل بریلوی نے آیت کا ترجمہ اس طرح جناب صدر الشریعہ کو لکھایا: ''اور انظار کرو کہ وہ عقریب دیکھیں گے'

۳۸\_ سوره کی آیت ۲۵: جناب علّامہ نے اس آیت کا بیتر جمہ عنایت قرمایا: '' پھر ہم نے معاف کردیا اُس کووہ کام اور اُس کے لیے ہمارے پا<sup>س</sup> مرتب یہ اور اچھا ٹھکانڈ شاه صاحب عليه الرحمه ف بير جمد عنايت فرمايا تما: « پھر ہم نے معاف کردیا اُس کووہ کام اور اُس کو جارے پا<sup>س</sup> مرتبہ ہے ا احما محكانه امام احمد رضائے بيتر جمد عنايت فرمايا تما:



خامی کے لیے اُن کو معذور تجھنا جائے۔ کیونکہ سے اردو کے عالم طفولیت کا کہجہ تھا اور شاہ ماحب کا ترجمہ اردو کی چند ابتدائی تحریروں میں سے ایک تحریر ہے۔ زبان کے رموز اور طراح سے تا آشنا جناب علامہ نے شاہ صاحب علیہ الرحمہ کا ترجمہ من وعن تقل کرلیا۔ اور سیم سی نہ سوچا کہ طویل زمانے کے بعد اردو زبان میں کتنی تبديليان داقع مو يكى بي-يا بحرانبين ان تبديليون كاعلم بى ني مقارام احررضائ مندرجه ذيل ترجمه املاكرايا: "زمين يراينا ياور ماريد ب مندر چشمد نمات اوريد كو" آیت ٢٥ : جناب علامه کا اس آیت کے ذیل میں تحریر فرمایا ہوا ترجمه ملاحظه

فرمايية: · · اور یاد کر جارے بندوں کو ابراہیم اور آطق اور لیتوب ہاتھوں دالے اور آتکموں دالے سرسری مطالع سے بی معلوم ہوجاتا ہے کہ خط کشیدہ لفظ (کو) خلاف کل واقع ہوا ہے۔ اس کو ''آنکھوں والے' کے بعد ہونا جاہے تھا۔ تمن انبیا علیم السلام کو " ہاتھوں دالے ادر آنکھوں دالے' لکھ کر جناب علّا مہ قرآن کریم کے ترجمہ خوانوں کو کیا پیغام دینا جاہتے ہیں، یہ فی بلن المترجم ہے۔ کیا جناب علّا مہ خود آتھوں والے یا ہاتھوں دالے ہیں تھے۔ یا ان اعضا سے محردم شے؟ ہاتھوں ادر آتھوں دالے ہونے کے بیان سے ان انبیا ے کرام کی کیا شان بلند ہوئی؟ جناب علامہ کی بیگل افشانی تحریر اُن کے شاگرد اور مغسر علاّ مہ شہیر احمد عثانی صاحب کو بھی کمنگی اور حاہیے میں اُن کو وضاحت کرنی پڑی۔انہوں نے حامیے میں تحریر فرمایا۔''لینی عمل اور معرفت دالے' اس وضاحت کے بعد آیت کا منہوم قاری پر واضح ہوا۔ ورنہ جناب علّا مہ کا فرمایا ہوا تو صاف زدائد معلوم ہوتا ہے جبکہ قرآن میں کہیں کوئی عیب یا کی نہیں ہے۔ اوران کے یہاں زوائد کلام کا عیب ہے۔ ترجيحي تكرار ہوگی۔اس کونظرا نداز کیا جاتا ہے۔ امام احدرضانے اس آیت کا ترجمہ اس طرح اطلاکرایا:

شاہ عبدالقادر صاحب نے بھی اردو زبان کے بالکل ابتدائی دور میں بالکل یک ترجمہ تحریر فرمایا تھا۔ جناب علامہ نے آنکھیں بند کر کے اُس کو دہاں سے اٹھالیا اور اپنے نسخے کواس سے مزین کرلیا۔ ہوسکتا ہے جناب عالی خود بھی اس کا مطلب نہ سجھ ہوں۔ (اگر بچھتے تو وضاحت ضرور کرتے)۔ چونکہ جناب علّا مہ کا اس آیت کا ترجمہ شا صاحب کے ترجے کی نقل مطابق اصل ہے اس لیے شاہ صاحب کا ترجمہ یہاں نقل کر

(205) (\*) اور یاد کرو جارے بندوں ایرا پیم اور آخل اور ایتقوب قدرت اور علم والوں کو آیت <u>۳۵</u>: جناب علامہ نے اس آیت کے تریح میں اس طرح اپن علم اور اپنی دانائی کا ثبوت فراہم کیا ہے: (\* دوز خ ہے جس میں اُن کو ڈالیس مے سو کیا بری آ رام کرنے کی جگہ ہے ' اس ترجے سے بیٹی بات معلوم ہوئی ہے کہ دوز خ آ رام کرنے کی جگہ ہے کویا وہاں جانے والوں کو آ رام طے گا۔ اگر ایکی بات ہے تو دوز خ میں جانے سے کوئی کیوں مجرائے گا۔ رہی بری جگہ ہونے کی بات تو بری جگہ جانے سے لوگ زیادہ خا کف نمیں ہوتے۔

یماں یہ بھی واضح کردیا جائے کہ حضرت شاہ صاحب نے اپنے ترجے میں دوزخ کو آ رام کی عکم سیس قراردیا تھا۔ یہ جناب علاّ مہ کا اختراع ہے۔ شاہ صاحب کا طلا کیا ہوا ترجمہ یوں ہے:

" دوزخ جس میں پیٹھیں سے سو کیا بُری حیّاری''

حمرت اس بات مر ہے کہ جہاں شاہ عبدالقادر صاحب کی زبان قائل نہم ہوتی ہے دہاں جناب علامہ اُس کو غلط قرار دے کر شوکر کھانے کا سمامان پیدا کر لیتے ہیں ادر مجال زبان میں قدامت کی دجہ سے سقم ہوتا ہے دہاں رغبت کے ساتھ قبول فرما لیتے میں۔ کویا موصوف کو ایتھے کر نے کی تمیز بھی نہیں تمی۔ جناب امام احمد رضا فاضل پر ملوی نے اس آیت شریفہ کا ترجمہ مندرجہ ذیل املا کرایا: '' جہنم کہ اُس میں جائمیں مے تو کیا ہی کرا چھوٹا اُن کو'



آیت ۱۴: اس آیت کا جناب علاّ مدکا عنایت فرمایا ہوا ترجمہ مندرجہ ذیل ہے: ''تو کہہ میں تو اللہ کو پوجنا ہوں خالص کر کراپی بندگی اُس کے داسط' -ترجے کا نصف آخر داخ نہیں ہے۔ اس لیے ہر محض کے لیے اس کا سمجھنا آ سان نہیں۔ اس سے انکار نہیں کہ چھ لوگ سمجھ بھی سکتے ہیں؛ مگر ترجمہ ہو یا کوئی ادر جنف چھ خاص لوگوں کو ذہن میں رکھ کرنہیں لکھی جاتی۔ جہاں اصطلاحات کا استعال ہو دہاں ددسری بات ہے۔ای طرح ادب کے بعض شعبے بھی منٹنی ہیں بھر قرآن کرمج كاترجمه توابيا ہونا جاہے كہ ہرفردِ بشر تنمجھے۔ جناب شاہ عبدالقادر صاحب نے اردو زبان کے ابتدائی عہد میں سے ترجم ہارے بزرگوں کو دیا تھا: · ' تو کہہ میں تو اللہ کو پوجنا ہوں نری کرے اپنی بندگی اُس کے داسطے' لفظ 'نری' یا ''نرا' اگرچہ ابتحریر میں استعال نہیں ہوتا مگر اب بھی خاکص کے م

میں بولا اور سمجھا جاتا ہے۔ اور سو • • ایر س پہلے تو خوب رائح تھا۔ نامعلوم جناب علّا م اس کے استعال میں کیا قباحت نظر آئی۔امام احمد رضانے اس کا نہایت واضح اور مسا ترجمه لكعايا: د متم فرما دَمَيں اللہ ہی کو پوجتا ہوں <sup>پر</sup>ا اُس کا بندہ ہوک<sup>ر،</sup> آیت ۲۳ : جناب علّامہ نے اس آیت کریمہ کے ایک حصے کا ترجمہ اس کم بين التطور مي *رقم فر*مايا: · 'اللہ نے أتارى بہتر بات كتاب آپس ميں ملتى دوہرائى ہوئى' پورا ترجمہ ہی مہل مطوم ہوتا ہے۔ (اگر کسی کو اس بات سے اختلاف ہوتو تر بھے کا مغہوم بیان کرے) مکر ''بہتر بات کتاب' تو کسی پریشاں ذہن مریض کھ

ے کم نہیں۔ اس سے بہتر ترجمہ تو جناب شاہ عبدالقادر صاحب نے فرمایا تھا۔ جس میں ے ایک لغظ نکال کر جناب علّامہ نے اسے قطعی مہمل بنادیا۔ اُن کا ترجمہ مندرجہ ذیل ہے: "اللہ نے أتارى بہتر بات كتاب كى آپس ميں ملتى دوہرائى ہوئى" جناب علّامہ نے شاہ صاحب کا ترجمہ اُٹھا کراپنے نیخ میں سجاتے ہوئے ایک لفظ" کی" کو متروک یا غیر صلح سمجھ کرتر ہے سے خارج کردیا اور جو تھوڑا بہت سمجھ میں آرہا تھا اس کو بھی چیستاں بنادیا۔ ویسے شاہ صاحب کا ترجمہ بھی آیت کو سمجھانے میں کوئی خاص مدد ہیں کرتا۔ مربیہ کہ اُن کے عہد کی زبان کی خامی کی دجہ سے ہے، اس کیے اُن کو معذور سمجھتا جاہیے۔ مگر جناب علامہ کی اس مہمل نقل کو کیا کہا جائے۔ جرت ہے کہ نمدہ کے ایک سپوت اس کو اردد کا سب سے اچھا ترجمہ کہتے ہیں۔ امام احمد دمنانے اس کا بیترجمہ املا کرایا: "اللہ نے أتارى سب سے المجمى كتاب كداول سے آخرتك ايك سى ب دوہرے بیان والی" ملاحظه فرمائي آيت آينيه موكى الساني اعتبار ساس س بهتر ترجمه الجمي تك كمي

نے ہیں کما۔

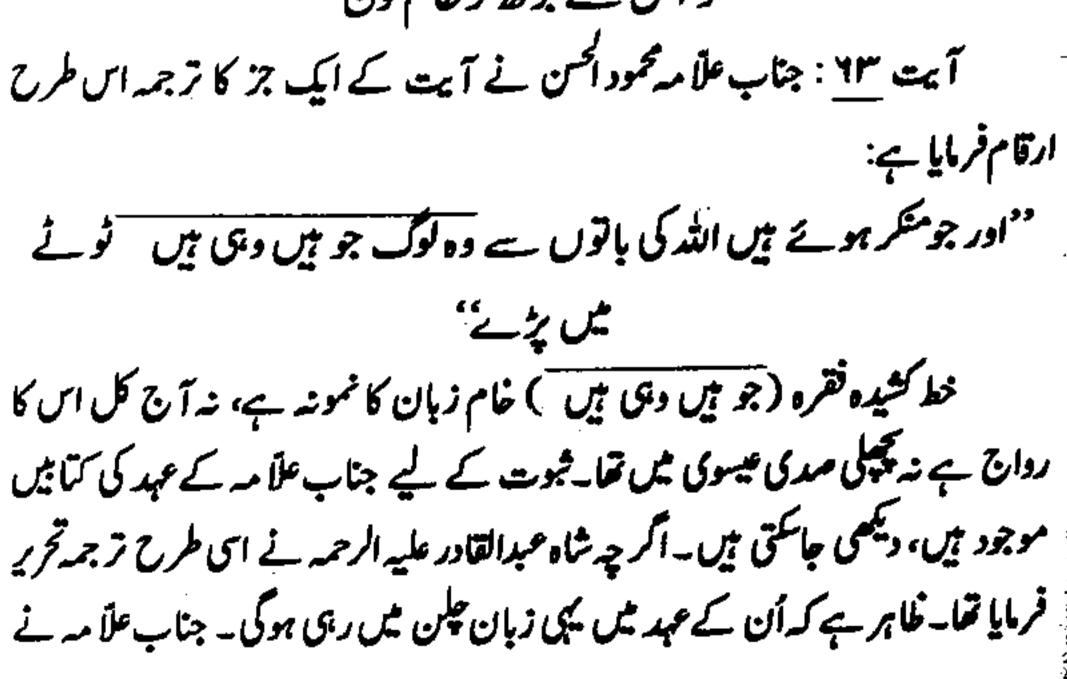
آیت ۲۳: جناب علّامہ نے اس آیت کے ایک جز کا ترجمہ اس طرح عنایت فرمایا: « بعلا ایک وہ جورو کما ہے اپنے منصر بر بُراعذاب دِن قیامت کے ' شاہ صاحب کے ''جو دہ'' کو جناب علامہ نے ''وہ جو'' سے بدل دیا۔ شاہ ماحب کا ترجہ بیے: ''بھلا ایک جودہ روکتا ہے اپنے منصر پر بُرا عذاب دن قیامت کے' جناب علامہ کی میر خمیم تنہمت ہے مکر کیا اس کے سوا وہ کچھ اور نہیں کر سکتے ﷺ شے۔ ترجمہ تو اب بھی میاف نہیں ہوا۔ علّا مہ موصوف الغاظ بدلنے کے سوا شاید اور پچھ



لفظ" کہادت' کو متردک یا غیر ضبح سمجھ کر (جو اُب تک نہ تو متردک ہے نہ غیر <sup>ض</sup>لح ترجے سے خارج کردیا مکر نتیجہ چھ نہیں لکا۔ جوابہام تما وہ باقی رہا۔ ام احمہ رضا کے اس مت كارترجمه الملاكرايا: · اللہ ایک مثال بیان فرماتا ہے ایک غلام میں کئی بدخوآ قاشر یک اور ایک برے ایک مولی کا کیا ان دونوں کا حال ایک سا ہے' اس ترجيح بريد مرتجه من أحميا كما تت من كيا فرمايا حما ب آیت ۳۲ : جناب علّا مدمحود الحن مساحب کا لکھا ہوا اس آیت شریفہ کے چن الغاظ كاترجمه حسب ذيل ي:

https://ataunnabi.blogspot.com/ <sup>••</sup> پھر أس سے ظالم زيادہ كون' جتاب علامہ کے عہد کی اردو میں کھی ہوئی چھوٹی بڑی سیکروں کتابیں جھب چک ہی۔ کیا کوئی بتاسکا ہے کہ اس طرح کی زبان کہیں لکھی ہوئی ہے۔ یہ بھی نہیں کہ یہ ترجمہ شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ کے ترج کی تقل ہو۔ انہوں نے بیرتر جمہ فرمایا تھا: · ' پھر اُس سے طالم کون' شاہ ماحب کا بیتر جمد آج کل کی زبان سے بھی بہت زیادہ مختلف نہیں ہے۔ اگر علامہ کو اس میں زور بیان سے کام لیٹا تھا تو لفظ 'زیادہ'' لفظ 'نظالم' سے پہلے لانا ح**یا ہے تھا، نہ کہ بعد میں ۔**معلوم ہوا کہ جناب علامۃ الد ہر کی اصل زبان وہی تھی جو اُن کے ترجیح میں ہے۔ اس راز سے بھی اُس حالت میں پردہ اُٹھا ہے جب انہوں نے شاه مساحب کی تقل مین وغن نہیں فرمائی۔ درنہ بیراز بھی راز ہی رہ جاتا۔ بہر حال اردد زبان کی میٹر یب اُن کواور اُن کے عقیدت مندوں کو مبارک ہو۔ امام احمد رضانے اس حصے کا بیترجمہ الما کرایا:

"تو أس ي بر حكر ظالم كون"



(210) ایک لفظ کی گھٹت بڑھت یا تبدیلی کیے بغیر اس کو اُٹھا کر اپنے مصحف میں رکھ لیا ادر انہیں بیہ یاد نہ رہا کہ وہ شاہ صاحب کے ترجے کی زبان کی اصلاح کے عہد کے ساتھ بی اس کام کے لیے آمادہ ہوئے تتھے۔امام احمد رضانے اس حصے کا ترجمہٰ اس طرح املا کرایا: ''اور جنہوں نے اللہ کی آیتوں کا انکار کیا وہی نقصان میں ہیں'' آیت ۲۲: جناب علّامہ نے آیت کے ایک حصّے کا ترجمہ اس طرح تحریر فرمایا: ''اور ہائے جائیں وہ لوگ جو ڈرتے رہے تھے اپنے رب سے جنت کو گروہ '' ''بإنكا جانا'' اليتصمعني مين استعال تبين ہوتا۔ عموماً بيه لفظ جانوروں كو آگ بڑھانے کے لیے استعال ہوتا ہے۔ اور اس کے سننے کے ساتھ بی اید تصور بندھتا ہے کہ پچھ جانوروں یا ایک جانور کو کی مخص ہاتھ میں ڈنڈا لیے آگے بڑھار ہا ہے۔ انسان کے لیے اگر بیافظ استعال بھی ہوتا ہے تو ذلیل کرنے اور بھگانے کے لیے۔فاری میں اس کو ''راندن' کہا جاتا ہے۔ جس کا اسم مفعول ''راندہ'' آتا ہے اور ''راندہ درگاہ'' مشہور ہے۔ اس کو بھی جانتے ہیں۔ جنت میں لے جانے یا تبضح کے لیے تو ''ہانکنا'' م می طرح درست نہیں ہوسکتا۔

شاہ عبدالقادر صاحب نے بھی ' ہائے سکے' ککھا تھا؛ گران کے سامنے زبان ک مجبوری تھی اس لیے اُن کو معذور سمجھنا جا ہے۔ مگر جیرت تو اُن علّا مہ فہامہ پر ہے جو بغیر سویچ بھے اُن کی نقل کرتے ہیں۔ شاہ صاحب نے اس طرح ترجمہ تحریر فرمایا تھا: ''اور ہائے گئے جو ڈرتے تھے اپنے رب سے بہشت کو جتمے جتمے'' امام احمد رضائے اس آیت کا ترجمہ املا کرایا: "اور جوابیخ رب سے ڈرتے تھے اُن کی سواریاں گروہ گروہ جنت کی طرف چلی جائیں گی' سواریوں کے لیے ' پانکنے' کا لفظ استعال ہوسکتا تھا۔ مر کمال احتیاط یہ ہے کہ امام احمد رضانے ایسانہیں کیا۔



رب کی خوبیان' سے تو ایسا معلوم ہوتا ہے جیے''بولتے'' کا فاعل'' یا کی'' ہو۔ یہ سب جناب شاد حبرالقادر ماحب کرتے کی بعوتری نقالی کا بتیجہ ہے۔ جناب علامہ نے شاہ میاجب کے ترجیح میں ''عرش' کے بعد صرف ایک لفظ ''کو'' کا اضافہ فرمایا ہے۔ باقی ترجمہ شاہ مساحب کا بی ہے۔ اس دضاحت کے بعد شاہ ماحب کا ترجم تقل کرتا فنول ہے۔امام احمد رضانے فوری طور پر بیتر جمہ املا کرایا تھا: ''وہ جو عرش أثنائے بیں اور جو اُس کے مرد ہیں اپنے رب کی تعریف کے ساتھ اُس کی یا کی بولتے'' آیت ۲۹: جناب علامہ نے آیت کے ایک جُو کا ترجمہ اس طرح تحریر مایا: "اے میری توم آج تمہارا راج ہے چڑھ رہے ہو ملک میں"

12) ''چڑھ رہے ہو ملک میں''علّا مہ کے عہد کا روز مرّ ونہیں۔ شاہ صاحب کے عہد میں ممکن ہے رہا ہو۔ جناب علّا مہ نے شاہ صاحب کے اس ترجے میں الفاظ کی تقدیم و

تاخیر کے علاوہ کوئی کارنامہ انجام نہیں دیا۔ شاہ صاحب کا ترجمہ یہ ہے: ''اے قوم میری تمہارا ران ہے آج چڑھ رہے ہو ملک میں''

چلیے جناب علّامہ نے الفاظ کی ترتیب بدل کرتر بھے کی کچھ مرمت ضردر کی۔ گر ''چڑھ رہے ہو ملک میں'' کو یونمی رہنے دیا۔ امام احمد رضانے اس جُو کا بیتر جمہ لکھایا تھا:

''اے میری قوم آج بادشاہی تمہاری ہے اس زمین میں غلبہ رکھتے ہو' آیت <u>۵۵</u> آیت کے ایک جُڑ کا ترجمہ جناب علامہ نے حسب ذیل تحریر فرمایا: ''اور یا کی بول اپنے رب کی خوبیاں شام کواور میچ کو'

اس ترجیح کا حال بھی وہتی ہے جو اس سورت کی آیت کے کے ترجیح کا ہے۔ شاہ عبدالقادرعلیہ الرحمہ کا ترجمہ بھی یہی ہے جس کو جناب علّامہ نے اپنے عہد کے سانچ میں ڈھالنے کی کوشش نہیں کی۔ امام احمد رضانے یوں ترجمہ عطا فرمایا:

" اور اینے رب کی تعریف کرتے ہوئے <sup>صبح</sup> اور شام اُس کی یا کی بولو' آیت ۲۵ : جناب علامہ نے آیت کا ترجمہ اس طرح درج معحف فرمایا: ''وہ ہےزندہ رہنے والاسمی کی بندگی نہیں اُس کے سوائے <del>سواک کو پُکارو</del> خالص کر کر اُس کی بندگی سب خوبی اللہ کو جورب ہے سارے جہان کا' شاه صاحب عليدالرحمه كالرجمة بيريب ''وہ ہے زندہ رینے دالاسی کی بندگی ہیں اُس کے سوا سو اُس کو پکارو فری تر کے اُس کی بندگی سب خوبی اللہ کو جورب ہے سمارے جہان کا'' دونوں ترجموں میں خط کشیدہ صفے ایے ہیں جن سے سامع یا قاری پھر بھونہیں سکتا۔علامہ نے ''خالص کرکر'' استعال کر کے اس کو کہل بتا دیا۔ شاہ مماحب کے ساتھ

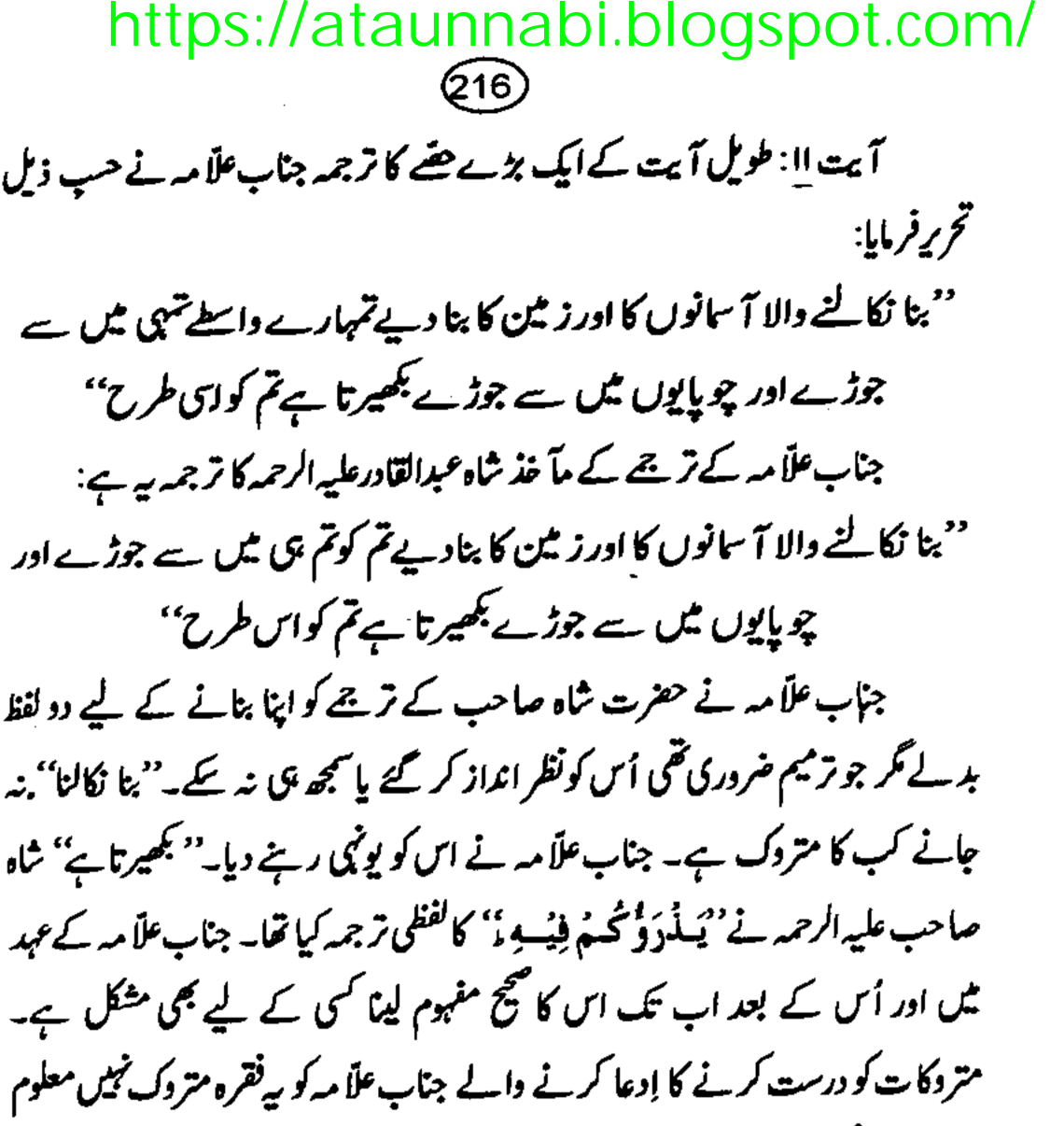
https://ataunnabi.blogspot.com/ (213) زبان کی خامی کا عذر قابل قول ہے۔ گر جناب علامہ کے پاس تو کوئی معقول غذر بھی نہیں ہے۔ امام احدرضا کا لکھایا ہوا ترجمہ بد ہے: ''وبی زندہ ہے اُس کے سوائمی کی بندگی نہیں تو اُسے یو بو رز اے اُس کے بندے ہوکرسب خوبیاں اللدکو جوسارے جہان کا رب ا"۔ سور ڈِ جُمّ سجدہ آیت • ا: جناب علاّ مدمحود الحن نے آیت کے ایک حصے کا ترجمہ قارئین کو اس طرح عنايت فرمايا: "اور رکھ أس ميں بحارى بہاڑ أو ير سے اور بركت ركھى أس كے اندر اور الم مجرائي أس ميں خوراكيں أس كي' شاد مبدالقادر صاحب كاترجمه اس طرح ب: "اور کھے اُس میں بوجھ اُوپر سے اور برکت رکھی اُس کے اندر اور تھہرا ئیں أس ميں خوراكيں أس كى '' دونوں ترجموں میں بید ابہام پایا جاتا ہے کہ کس کی خوراکیں تھہرا کیں۔ بیہ بیان ی دسترس نه مونے کا نتیجہ ہے۔ جناب علّا مہ کے مفتر علّا مہ شہر احمد عثانی صاحب کو یہ کمی کمکی تو انحیں بیہ بات حاہیے میں داخ کرنی پڑی۔ امام احمد رضانے آیت سُن کر في الفور حضرت مولانا امجد على اعظمي كوبية جمة تحرير كرايا تعا: ''اور اُس میں اُس کے اوپر سے لنگر ڈالے اور اُس میں برکت رکھی اور اُس میں أس کے بسنے والوں كى روزياں مقرركين' آیت ۳۳: اس آیت کے ایک صفے کے ترجے میں جناب علّا مہ اس طرح رقم طرازيں: مور المرجم أس كوكرتے قرآن اور ي زبان كاتو كہتے اس كى باتيں كيوں نہ

https://ataunnabi.blogspot.com/ کھولی تمنی کیا اور کی زبان کی کتاب اور عربی لوگ تو کہہ مدایمان والوں کے ليے سوچھ ہے اور روگ كا دور كرنے والا'' یہ جان کر قارئین کرام کوجیرت ہوگی کہ جناب علّامہ نے''عَجیمی'' کا ترجمہ ''اویری'' کیا ہے۔ کون ہے جو اویری سے عجمی یا غیر عربی زبان مراد لے گا۔ عجمی یا عجم ایسے الفاظ بھی نہیں ہیں جن سے قرآن کریم سے ذوق رکھنے دالا ناداقف ہو۔ جناب علامہ نے ''عجمی' کے بچائے ''اویری'' لکھ کر اردو زبان کے قارئین کو الجھن میں ڈال دیا ہے۔ ظاہر ہے جناب علامہ کی نظر میں مجمی زبان اور کی تقی تو عربی زبان دیلی، زیری یا خلی ہوگی۔فقیر کا خیال ہے کہ جناب علامہ کی مجبوری پیتھی کہ بات بات میں شاہ عبدالقادر صاحب کے محتاج تھے اور زبان کی مجبوری کے باعث شاہ صاحب نے ''او برک' لکھا تو جناب علّامہ میں اس کو بدلنے کی ہمت نہیں تھی۔ شاہ صاحب کا ترجمہ بیہ ہے: ''اور اگر ہم اُس کو کرتے قرآن او یری زبان کا تو کہتے اس کی باتیں کیوں نہ کھولی گئیں او بری زبان اور عرب کا .....تو کہہ بیہ ایمان والوں کوسو جھ ہے اور روگ کا دفع'' جہاں بیاض (.....) ہے دہاں کوئی لفظ ہوسکتا ہے مگر جلد سازی میں درق چیلنے اور پھر چھوٹنے سے یہاں اگر کوئی لفظ تھا تو دہ محو ہو گیا ہے۔ تقدیق کے لیے دوسرانسخه فقير كوفراجم نه موسكا كم امام احمر رضائے اس حصّہ آیت کا نہایت صاف ادر سلیس ترجمہ فور کا طور پر جناب صدرالشريعد في قلم بندكروايا: ''اور اگر ہم اسے عجمی زبان کا قرآن کرتے تو ضرور کہتے کہ اس کی آیتیں کیوں نہ کھو کی تئیں کیا کتاب بحمی اور نبی عربی تم فرماؤوہ ایمان والوں کے ليے بدايت اور شفا بيخ

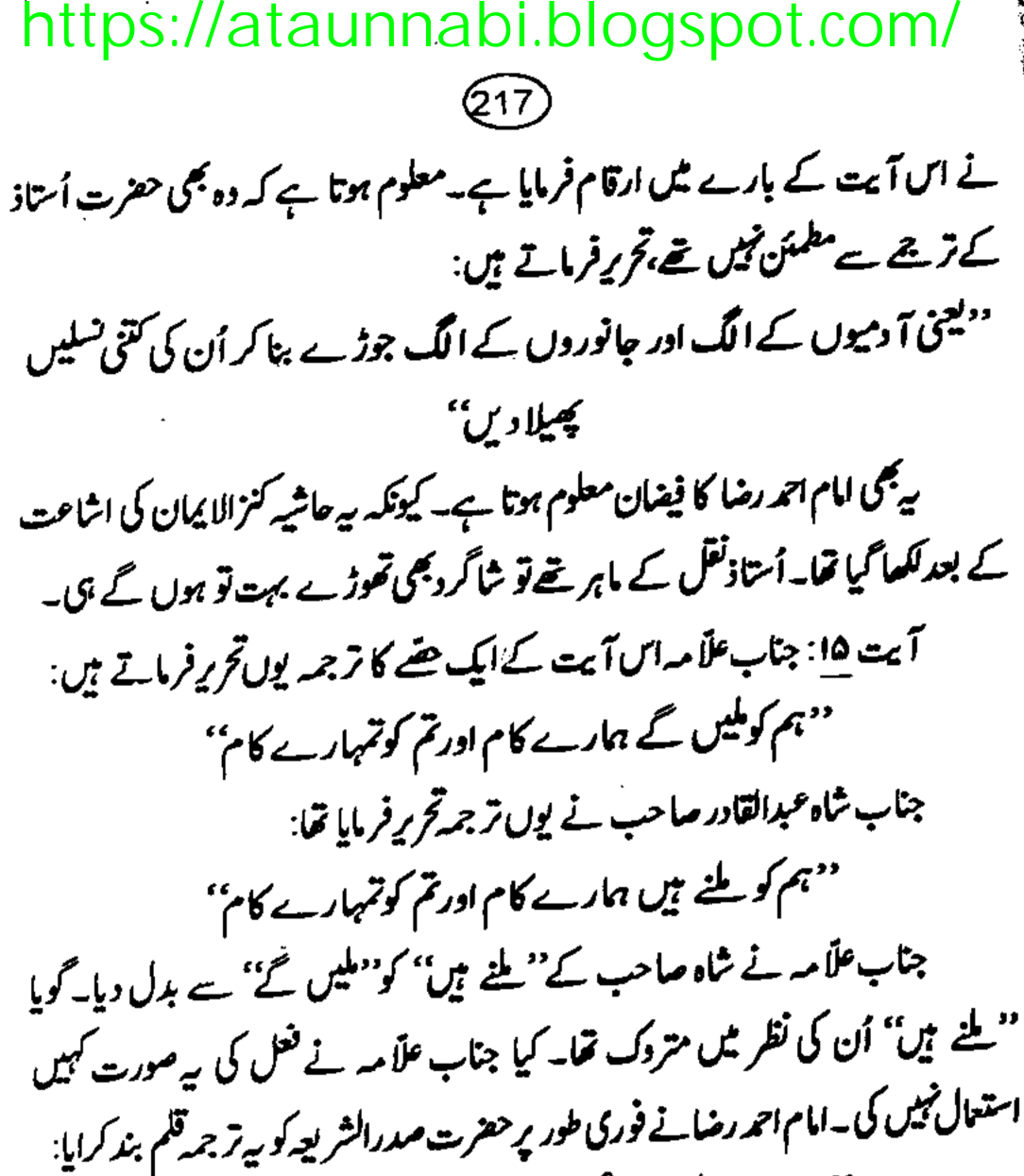
https://ataunnabi.blogspot.com/ آیت ۵۱: اس آیت کے ایک مصلے کا ترجمہ جناب علّامہ نے اس طرح تحریر ایا: ''اور جب ہم تعتیں تجیجیں انسان پر تو ٹلاجائے اور موڑلے اپنی کروٹ' معلوم نہیں جناب علّا مہ کو''ٹلاتا'' کے مشتقات کس قدر مرغوب بتھے۔ شاہ صاحب نے جہاں بھی اس کے مشتقات لکھے انہوں نے نہیں بدلے۔ جبکہ اُن کے عہد میں ''ٹلانا'' مصدر تحرير ميں استعال نہيں ہوتا تھا۔ البتہ شاہ صاحب کے عہد ميں ادر پھرزمانے بعد تک اس کے چکن کے شواہد ملتے ہیں۔ شاہ صاحب کے ترجمے میں بھی جناب علّامہ نے معمولی سا پھیر بدل کیا ہے۔ درنہ انہیں کے ترجے کی نقل ماری ہے۔ شاہ صاحب نے اس طرح ترجمه تحرير فرمايا تغا: " اور جب ہم نعمت تصحیح انسان پر ٹلا جاوے اور موڑے اپنی کروٹ' امام احد رمنانے اس طرح ترجمہ لکھایا: ''اور جب ہم آ دمی پر احسان کرتے ہیں تو منھ پھیر لیتا ہے اور اپنی طرف دور بهث جاتا ہے'

۳۲\_ سورهٔ شوری آیت ۳:علّا مدمحودالحن صاحب نے اس آیت کے ایک بُوکا ترجمہ اس طرح ارشاد قرمایا: "اوروبی ہے سب سے او ر بر<sup>د</sup>ا" سب سے اور سے جہت کا شبہ ہوتا ہے۔ یہ اور اس طرح کے دوسرے شبہات زبان پر معنف کے عبور نہ ہونے کے سبب پیدا ہوتے ہیں۔ زبان کی مجبور یوں کے باحث بن جناب شاہ عبدالقادر عليہ الرحمہ نے بھی يہى ترجمہ تحرير فرمايا تعا۔ امام احمد رضا ف اس جو کا بدترجمه الملا کرایا:

· \* اور وہی بلندی وعظمت والا ہے'



ہوا۔ معلوم نہیں اُن کے یہاں متروک لفظ کا مغہوم کیا تھا۔ شاید جس لفظ کو دہ متروک کہہ دیں دہ متروک تھا یا جس کے بدلنے پر دہ قادر ہوں دہ متروک تھا۔ غالبًّا جناب علاً مہ نے متروک کی شاخت کا یہی معیار متعین کیا تھا۔ امام احمد رضا فاضل ہر یلوی نے اس آیت کا بیتر جمہ املا کرایا: "" آسانوں اور زمین کا بنانے والا تمہمارے لیے تمہمیں میں سے جوڑے بنائے اور نر و مادہ چو پائے اس سے تمہماری نسل چھیلاتا ہے'' ہوسکتا ہے کسی کو امام احمد رضا کا ترجمہ غلط معلوم ہو۔ اگر ایسا ہو دہ علاً مہ تمود الحن صاحب کے شاگر دعلاً مہ شہر احمد عثانی صاحب کا حاشیہ ملا حظہ فرما ہے جو انہوں



" بمارے کیے جاراعمل اور تمہارے لیے تمہارا کیا" صحت کے ساتھ مفائی اس ترجے کی خوبی ہے۔ آيت ٥٢: جناب علّامة في أيك حسة آيت كابيترجمه عنايت فرمايا: · \* تُو نہ جانتا تھا کہ کیا ہے کتاب اور نہ ایمان ' اگرچہ شاہ مساحب نے بھی یہی ترجمہ فرمایا تھا۔ (جناب علامہ نے صرف ایک لفظ ۔ 'اور' کا اضافہ قرمایا ہے) عمر زبان کی بے مائیکی کے سبب اُن پر الزام دکمنا مناسب ہیں فلوم ہوتا۔ جناب علامہ نے اردو نثر کے ترقی پذیر عہد میں ایہا ترجمہ تریر فرمایا کہ گناہ

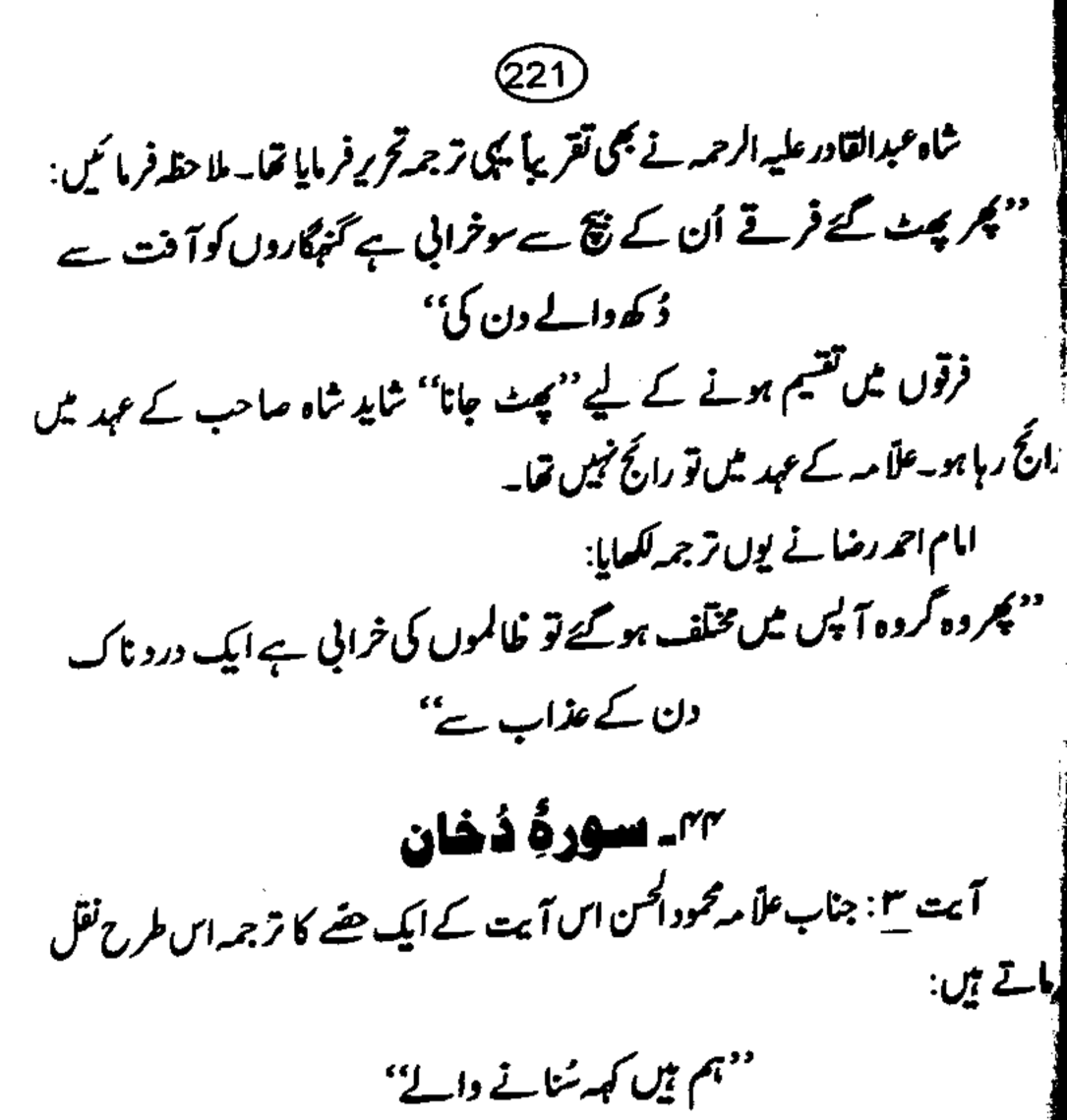
**(**218)

گاردں کی شخش کرانے والے، کغر کی شند آند حیوں میں ایمان کی مثم روٹن کرنے والے، محبوب رب المومن بلکہ جان ایمان سیدِ کا مَنات شیط کونسعو ذ بااللّٰہ من ذالک ایمان سے ہی خارج قرار دے دیا، کوئی انتہا ہے اس ظلم و تعدّی کی۔ اگرچہ کہتے ہیں کہ نقلِ کفر کفر نہ باشد۔ پھر بھی نادم ہوں اس ترجے کی نقل کے لیے۔مولاے تعالیٰ فقیر کومعاف فرمائے۔ امام احمد رضا فاضل بریلوی نے حضرت صدر الشریعہ علیہ الرحمہ ک مهتر جمه الملاكراي<mark>ا تع</mark>ا: "اس سے پہلے نہم کتاب جانتے تھے نہ احکام شرع کی تفصیل" لعض حضرات امام احمد رضا کے ترجے پر بغیر سوچے شبھے چیں بہ جنیں ہوجا۔ ہیں۔ ہوسکتا ہے بعض حضرات اس ترجمے پر بھی ناک بھوں سکیڑیں اور اس کو منی برغا اور بد حت قرار دینے لگیں۔ محر کہاوت ہے کہ جو سمجھتا ہے وہ ہارتا ہے۔ جناب علّا م کے ترجے کے حاشیہ نگار اور اُن کے نیاز مند و شاگر دِ خاص علّا مہ شبیر احمد عثانی صاحبہ نے بھی جب اپنے اُستاد کا ترجمہ دیکھا تو انہیں بھی احساس ہوا کہ جناب علّامہ بہا بری گتاخی فرما کئے۔اس کیے بطور لیپا یوتی حامیے میں تحریر فرمایا: · <sup>ر</sup>بیعن ایمان ادر اعمال ایمانیه کی بیه تفاصیل جو بذریعه دخی اب معلوم ہوئیں یلے سے کہاں معلوم تعی*ں گونفس ایم*ان کے ساتھ ہمیشہ متصف تھے۔' غالب نہیں بلکہ اغلب ہے کہ رہمی کنزالا یمان کا ہی فیضان ہے۔ بالکل اما احمد رضا کا اسٹائل معلوم ہوتا ہے۔ ۳۳\_ سورةِ زخرف آیت اا : علامہ تحود الحن **ما**حب نے آیت شریفہ کا بیر جمہ اپنے معتقدین ا مدّ احوں كوعنايت فرمايا: ''اور جس نے أتارا آسان سے پانی ماپ کر پھر أبھار کھڑا کیا ہم نے أس

https://ataunnabi.blogspot.com/ ے ایک دلیں مُر دہ کواسی طرح تم کوبھی نکالیں گے' حضرت شاوعبدالقادر صاحب نے بیتر جمہ عطا فرمایا تھا: "اورجس نے أتارا آسان سے پانی ناپ كر پر ابحارا ہم نے أس سے ايك دلیں مُردہ ای طرح تم کو نکالیں گے' جناب علّامہ 'شاہ عبدالقادر صاحب کے ترجے کی صحیح و مغانی کے لیے ہی مترجم ینے تھے؛ **کر اس میں ذرّہ برابر شک نہیں** کہ انہوں نے اس کی تخریب کی۔''ناپنا'' اردو زبان میں شاہ صاحب کے عہد میں بھی تصبیح تھا، جناب علّا مہ کے عہد میں بھی اور آج بمح تصبح ہے۔ اس کو بدلنا مناسب نہیں تھا۔ پھر شاہ صاحب کے عام نہم فقرے ''پھر أبحارا ہم نے' کو''پھر أبحار کمڑا کیا'' سے بدل کر نہ جانے کون ساتیر مارا ہے۔ (جناب علّامہ کو'' کمڑا کرنا'' کچھ زیادہ ہی مرغوب تھا) غرض کہ سنوارنے کی بجائے بکاڑنے کے دربے رہے۔ امام احمد رضانے بیتر جمہ ارشاد فرمایا: "اوروہ جس نے آسان سے پانی اُتارا ایک اندازے سے تو ہم نے اُس ے ایک مُر دہ شہرزندہ فرما دیا یونمی تم نکالے جاؤگ<sup>ے</sup>'

آيت ١٨: جناب علّامه كاحنايت فرمايا بواترجمه لملاحظه فرمايية: " کیا ایسا محض کر مردش یا تا ہے زیور میں اور وہ جھڑے میں بات نہ کہہ سکے سچم عرض کرنے سے پہلے بہتر معلوم ہوتا ہے کہ اس آیت کا شاہ صاحب علیہ الرحمه کاتر رفرموده ترجمه بحی درج کردیا جائے۔ جو بہ ہے: "اور ایسا محض که پلتا ہے سم میں اور جھڑے میں بات نہ کہ سک "سمجن اور" زیور ' میں معنی کے لحاظ سے کوئی فرق نہیں ہے۔ " سمجن ' ایسا لفظ ہے جو بھی متروک بھی نہیں مانا کیا۔ مگر ہر لفظ کا اپنا الگ مزاج ہوتا ہے۔ یہ آیت ورتوں کے بارے میں بے مرجناب علامہ کے ترجے میں "زیور" اور زکر فعل" یا تا

https://ataunnabi.blogspot.com/ (220) بے' کے آجانے سے اپیا لگتا ہے جیسے یہ بات کی خاموش طبع یا کوئے سُار کے بارے میں کی گئی ہے۔ امام احمد رضانے اس آیت کا بیتر جمہ املا کرایا تھا: <sup>••</sup>اور کیا وہ جو کہنے میں پروان چڑھے اور بحث میں صاف بات نہ کرے' اس ترجے کو پڑھ کر کسی کا خیال کسی مرد کی طرف نہیں جاتا۔ یہاں بیلکھ دینا ج ضروری معلوم ہوتا ہے کہ لفظ'' شہنے' کی خوبی کا احساس جناب علّامہ کے ترجمے ۔ بعد پھر ہوا ادر ترج کے مجاذبیں حوضے میں کسی مجہول کی نے اس کا متبادل '' کے درج کیا ہے۔ بیجی امام احمد رضا کا فیضان معلوم ہوتا ہے۔ آیت ۳۸: جناب علّامہ نے اس طرح ترجمہ تولی فرمانی: '' یہاں تک کہ جب آئے ہمارے یاس کیج کسی طرح مجھ میں اور تخفہ میں فر ہومشرق مغرب کا سا کہ کیا بُرا ساتھی ہے' سچھ اپیا ہی ترجمہ جناب شاہ عبد القادر صاحب کا بھی ہے، قرماتے ہیں: " یہاں تک کہ جب آوے ہم پاس کی طرح محص اور تجھ میں فرق مشرق مغرب کا ساکہ کیا بُراساتھی ہے' ددنوں ترجموں کو پڑھنے کے بعد بھی اگر منہوم سمجھ میں نہ آیا ہوتو امام احمد رض في الفور لكمايا بواتر جمه ملاحظه فرماي: '' یہاں تک کہ جب کافر جارے پاس آئے گااپنے شیطان سے کیج گاہا۔ سمی طرح مجھ میں تبچھ میں یورپ پچھٹم کا فاصلہ ہوتا تو کیا ہی بُرا ساتھی ہے سچھ کہنے کی ضرورت نہیں ترجمہ خود ہی بول رہا ہے۔ آيت ١٥: جناب علامه ك نسخ مي ترجمه اس طرح درج ب · ' پھر پہٹ سمئے کتنے فرقے اُن کے نیچ سے سوخرابی ہے گنہگاروں کو آفت ے ذکھ والے دن کی



میترجمداً یت کے جس حصے کا ہے اُس میں لفظ ''مُسنَدِدِین '' بھی ہے مگر اردو المح من أس كى كونى رعايت نظرتمين آتى - يون بحى " كمه سُنانا" جناب علامه يا ی عہد کا روز مرتبی ہے؛ مرجناب علامہ کے سامنے مجبوری بلکہ بڑی مجبوری یہ کہ شاہ حبدالقادر میا حب علیہ الرحمہ نے بھی بھی ترجمہ کیا تھا ادرعلّا مہ کونش کرنے کا الم محاراس کیے دو بھی بھی ترجمہ لکھ محے۔ امام احمد رضا کا اس جُو کا ترجمہ ہی ہے: "بے فنک ہم ڈرسنانے والے ہیں" آيت ٢٨: جناب علامه في اس آيت كاجوترجمه عنايت فرمايا وه درية ذيل ب <sup>ور</sup>یونمی ہوا،اور وہ سب ہاتھ لگا دیا ہم نے ایک دوسری قوم کے' " ہاتھ لکنا' بہ معنی 'یانا' یا ' حاصل ہوتا' ردز مز ہ ہے۔ تر یہ میں بھی استعال

بوتا ہے اور تقریر میں بھی مستعمل ہے؛ لیکن سہ بات شاید بیچھے بھی کہیں مذکور ہو بیکی ۔ کہ اس کا فعل محمد کی نہیں آتا۔ نہ تحریر میں اور نہ تقریر میں۔ ''ہاتھ لگانا'' کا مطل چودتا یا سہارا دینا وغیرہ ہیں۔ ''دِلانا'' کے معنی میں سے کہیں استعال نہیں ہوتا۔ عبدالقادر صاحب نے خام اردو کے زمانے میں اس آیت شریف کا یہ ترجہ تحریر فرمایا تو مرالقادر صاحب نے خام اردو کے زمانے میں اس آیت شریف کا یہ ترجہ تحریر فرمایا تو مرالقادر صاحب کے سامنے زبان کی مجبوری تھی اس لیے اُن کو معذور رکھے شاہ صاحب کے سامنے زبان کی مجبوری تھی اس لیے اُن کو معذور رکھے شاید جناب علامہ کے سامنے زبان کی مجبوری تھی اس لیے اُن کو معذور رکھے دوہ اکثر و بیشتر نقل پر ہی اکتفا کرتے تھے۔ امام احمد رضا نے اس کا ترجمہ حع مدر الشرید کو اس طرح قلم بند کرایا: دوم نے یونہی کیا اور اُن کا وارث دوسری قوم کو کردیا''

۳۵**۔ سور ٹی جاشیہ** آیت ۲۳: جناب علامہ کے نسخ میں اس آیت کا ترجمہ حسب ذیل ہے

<sup>د د</sup> بھلا دیکھتو جس نے تھہرالیا اپنا حاکم اپنی خواہش کو اور راہ سے بچلا دیا **ا** اللہ نے جانتا ہو جھتا اور مہر لگادی اُس کے کان پر اور دِل پر اور ڈال دی کی آئکھ پر اند جیری پھرکون راہ پر لائے اُس کو اللہ کے سوائے سو کیا تم نہیں کرتے''

شاہ عبدالقادر صاحب کا ترجمہ ہیہ ہے۔ \*\* بعلا دیکھتو جس نے تضہرایا اپنا حاکم اپنی جا کو اور راہ سے کھودیا اس نے جادتا ہو جھتا اور مہر کی اس کے کان پر اور دل پر اور ڈالی اس کی آ اند حیری پھر کون راہ پر لائے اسکو اللہ کے سواکیا تم سوچ نہیں کر ۔ اند حیری پھر کون راہ پر لائے اسکو اللہ کے سواکیا تم سوچ نہیں کر ۔ در جاری پڑ کون راہ پر لائے اسکو اللہ کے سواکیا تم سوچ نہیں کر ۔ در جاری پڑ کون راہ پر لائے اسکو اللہ کے سواکیا تم سوچ نہیں کر ۔ در جاری پڑ کون راہ پر لائے اسکو اللہ کے سواکیا تم سوچ نہیں کر ۔ در جاری پڑ کون راہ پر لائے اسکو اللہ کے سواکیا تم سوچ نہیں کر ۔ در جاری پڑ کون راہ پر لائے اسکو اللہ کے سواکیا تم سوچ نہیں کر ۔ در جاری پڑ کون راہ پر لائے اسکو اللہ کے سواکی پڑ کون راہ پر لائے اسکو اللہ کے سواکی تم سوچ نہیں کر ۔ در جاری پڑ کون راہ پر لائے اسکو اللہ کے سواکی تم سوچ نہیں کر ۔ در جاری پڑ کون راہ پر لائے اسکو اللہ کے سواکی پڑ کو پڑ کو پڑ کون کو پڑ کو پڑ کو پڑ کو پڑ کون کو پڑ پڑ کو پڑ کو پڑ کو پڑ کو پڑ کو پڑ کو پڑ پڑ کو پڑ پڑ کو پڑ پڑ کو پڑ کو پڑ پڑ کو پڑ کو پڑ کو پڑ پڑ پڑ کو پڑ پڑ پڑ

بے جاسے کام لیا۔ زبانی تفتگو میں کہیں ایک آ دھ بار آجائے تو مغما لقہ نہیں۔ گر معلوم نہیں ہنددوں کی زبان کا بیرلفظ جناب علّا مہ کو کیوں اتنا مرغوب ہے کہ پورے قران کے ترجے میں بیسیوں بار اس کا اعادہ کیا ہے۔ دہاں بھی جہاں شاہ صاحب نے بیرلفظ نہیں لکھا تھا۔

امام احمد رضا خان نے اس کاتر جمہ اس طرح املا کرایا:

" محملا دیکھوتو وہ جس نے اپنی خواہش کو اپنا خدائھم الیا اور اللہ نے اسے با وصف علم گمراہ کیا اور اس کے کان اور دِل پر مہر لگا دی اور اس کی آ تکھوں پر پردہ ڈالا تو اللہ کے بعد اسے کون راہ دکھائے تو کیا تم دھیان نہیں کرتے " با وصفِ علم گمراہ کرنے کی بات جناب شہیر احمد عثمانی نے بھی اپنے حاشے میں لکھی ہے۔ یہ کنز الایمان کے مطالعے کا فیض معلوم ہوتا ہے۔ اب اس آیت کے جناب علامہ اور امام احمد رضا کے ترجموں کے ایک ایک فقرے کا موازنہ کیچے اور انصاف سے کام کیے:

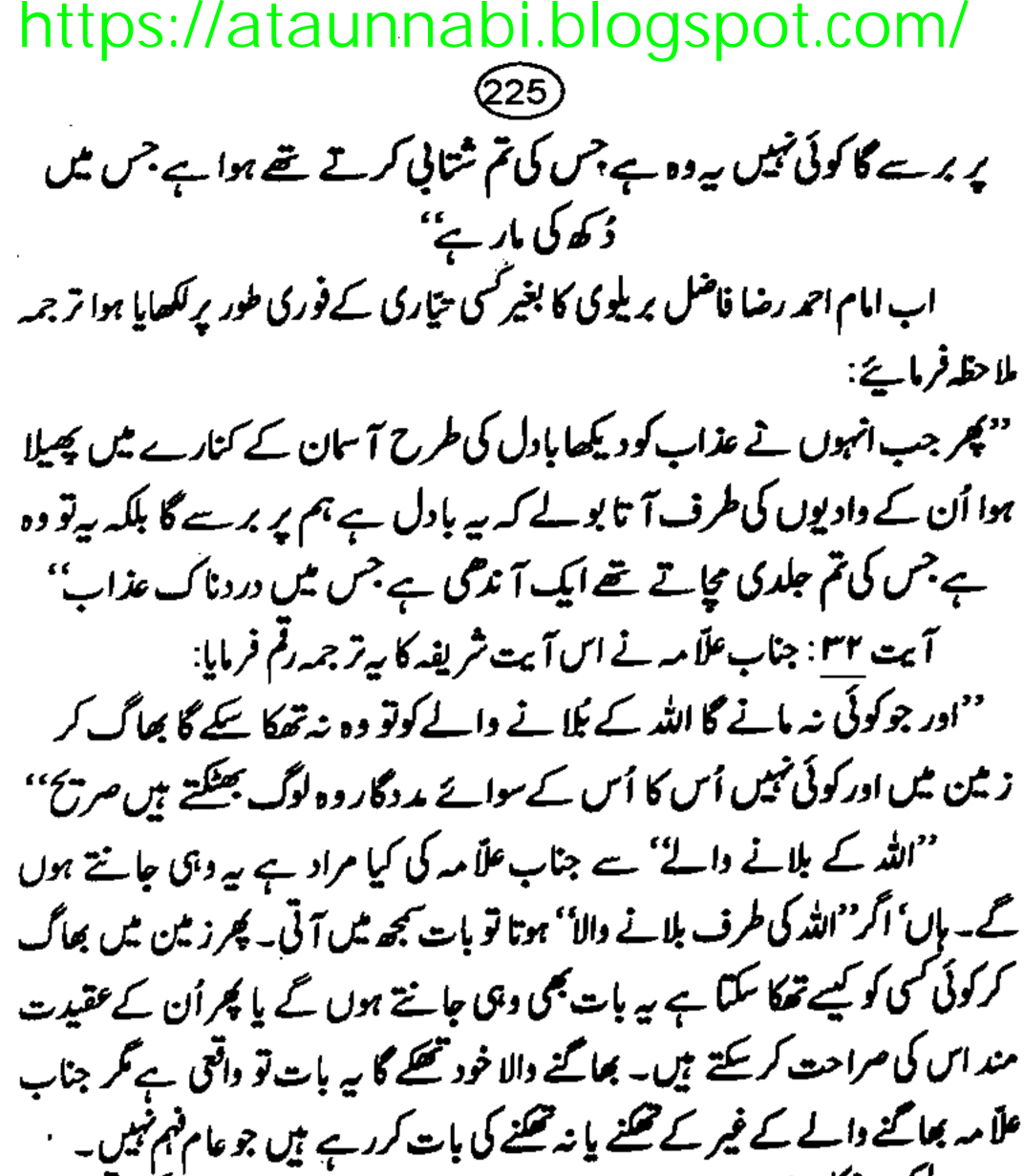
<u>تر جمیرُ علّا مد محمود الحن صاحب</u> <u>ترجمیرُ</u> امام احمد رضا فاضل بریلوی بعلا دیکھر توجس نے تغہر الیا اپنا حاکم بعلا دیکھر تو دہ جس نے اپنی خواہش کو

این خواہش کو اينا خدائفهراليا اور راہ سے بچلا دیا اس کو اللہ نے جات اور الله في أسب باد صف علم تمراه كيا بوجمتا ادر ممرلکادی أس ك كان ير اور دول ير اور أس ك كان اور ول يرمم لكا دى ادر ڈال دی اُس کی آنکھ پر اند حیری ادرأس کي آنکھوں پر پردہ ڈالا چرکون راہ پر لائے اُس کو اللہ کے سوائے تو اللہ کے بعد اُتے کون راہ دکھائے موکیاتم غور نہیں کرتے تو کیاتم دھیان نہیں کرتے

224 ٣٧\_ سورة احقاف آیت ۲: علاّ مدمحود الحن صاحب نے اس آیت کا ترجمہ اس طرح فرمایا: · · تو کہہ بھلا دیکھوتو جن کوتم پکارتے ہو اللہ کے سوائے دکھلا و تو مجھ کو انہوں نے کیا بنایا زمین میں یا اُن کا پچھ ساجھا ہے آسانوں میں لاؤ میرے پاس کوئی کتاب اس سے پہلے کی یا کوئی عِلم جو چلا آتا ہو اگر ہوتم تنج ب صدیوں برانا ترجمہ شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ کا بی ہے۔ جناب علّامہ نے اس کے چند الفاظ میں تصرّف فرمایا ہے اور بس۔ اس دعوے کی دلیل خود شاہ صاحب علیہ الرحمه كاترجمه ب جوحب ذيل ب: <sup>دو</sup> تو کہہ بھلا دیکھوتو جن کو پکارتے ہو اللہ کے سوا دکھا و تو انہوں نے کیا بنایا زمین میں یا پچھان کا ساحھا ہے آسانوں میں لاؤ میرے پاس کوئی کتاب اس سے پہلے کی یا چلا آتا کوئی عِلم اگر ہوتم تیج اور امام احمد رضائے بير جمداملا كرايا:

· · تم فرما وَ بھلا بتا وَ تو وہ جوتم اللہ کے سوالوجتے ہو مجھے دکھا وَ انہوں نے زمین

کا کون سا ذرّہ بنایا یا آسان میں اُن کا کوئی حصّہ ہے میرے پاس لا دَاس سے ہلی کوئی کتاب یا پچھ بیجا کھجاعلم اگرتم <u>ست</u>چ ہو' آیت ۲۴: جناب علامہ نے اس آیت کا بیتر جمہ فرمایا: • پھر جب دیکھا اُس کوابر سامنے آیا اُن کے نالوں کے بولے س<sub>ی</sub>ابر ہے ہم پر برے کا کوئی نہیں بیاتو وہ چیز ہے جس کی تم جلدی کرتے تھے ہوا ہے <sup>جس</sup> میں عذاب ہے درد تاک' بیز جمہ بھی شاہ ماحب علیہ الرحمہ کے ترجے کا چربہ ہے۔ چند الفاظ کی تبر کے ساتھ۔شاہ صاحب کا ترجمہ ملاحظہ فرمالیں: · ' پھر جب دیکھا اُس کوابر سمامنے آیا اُن کے نالوں کے بولے بیرابر ہے ؟ **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



لیکن مشکل بھی ہے کہ جناب علامہ' شاہ صاحب کے ترجے میں کسی تسہیل یا اضافے کے اہل نہ تھے۔ انہیں تو اُن کے چاہی والوں نے ''ہو ہو'' کر کے زبردتی مچان پر بٹھادیا تھا، کمیت کی رکھوالی اُن کے بس کی بات نہیں تھی۔ شاہ صاحب کا ترجمہ یہ ہے ''اور جو کوئی نہ مانے کا اللہ کے بلانے والے کو تو وہ نہ تھ کا سکے گا بھا گ کر زمین میں اور کوئی نہیں اُس کو اُس کے سوا مددگار وہ لوگ بیطلے ہیں صرح'' امام احمد رضا نے اس آیت کا بیتر جمہ جناب صدر الشرید کو قلم بند کرایا: ''اور جو اللہ کے منادی کی بات نہ مانے وہ زمین میں قابو سے لکل کر جانے والانہیں اور اللہ کے سامنے اُس کا کوئی مددگار جی وہ کھلی کر ابن میں ہیں''

<u>سورهٔ محمّد</u>

آیت ۲: جناب علام محود الحن کے نسخ ش اس آیت کا ترجم اس طرح دری ہے: ''اور داخل کر ے کا اُن کو بہشت میں جو معلوم کرادی ہے اُن کو' آ تری فقرہ ''جو معلوم کرادی ہے اُن کو' خلاف روز مرّ ہ ہے۔ ہوسکا ہے شاہ صاحب کے عہد میں اس کا روان رہا ہو۔ جناب علامہ کے عہد کی کس کتاب میں اس طرح کا فقرہ نہیں ملا۔ داضح ہو کہ بیر ترجمہ ایک لفظ کے حذف کے ساتھ شاہ عبد القادر علیہ الرحمہ کا ہی ہے۔ شاہ صاحب نے ''وہ اُن کو' کلما قعا، جس سے جناب علا مہ نے لفظ''وہ' حذف فرمادیا۔ امام احمد رضا نے بیر جمد املا کرایا تھا: ''اور انہیں جنت میں لے جائے گا انہیں اُس کی پیچان کرادی ہے' ''اور جولوگ راہ پر آ تے ہیں اُن کو اور پڑھ گئی اُس سے سوجھ اور اُن کو اُس ''اور جولوگ راہ پر آ تے ہیں اُن کو اور پڑھ گئی اُس سے سوجھ اور اُن کو اُس ماف معلوم ہوتا ہے کہ بالکل ابتدائی عہد کی اردو ہے۔ اور کیوں نہ ہو کہ شا

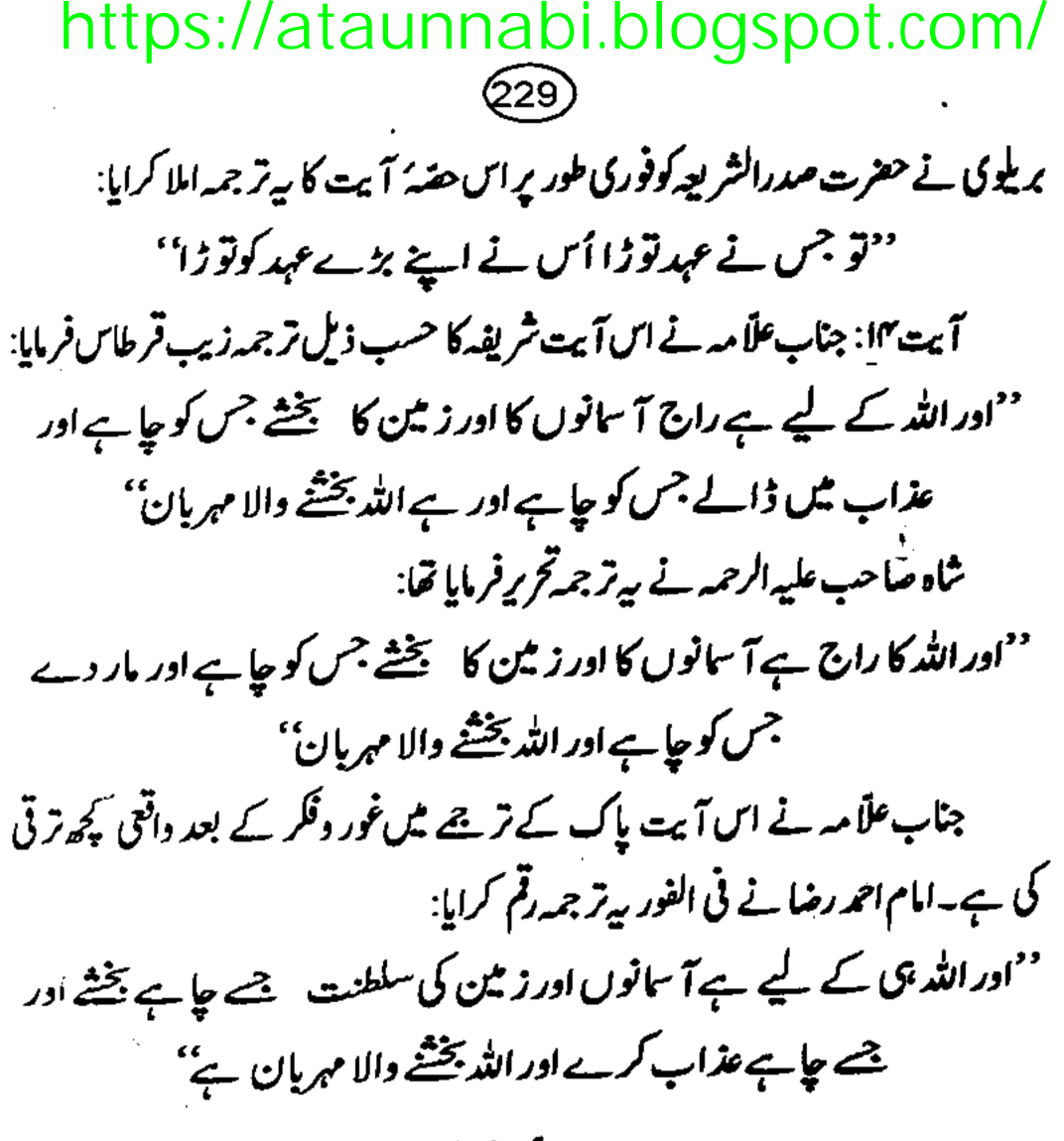
صاحب عليہ الرحمہ کے ترجیح میں علّامہ نے صرف ایک لفظ میں تفرف فرمایا ہے۔ شا صاحب نے ''اور برجمی اُس سے'' تحریر فرمایا تھا، جناب علّامہ نے ''اور بردھ گن اُکر یے ' کردیا۔ اپنے عہد کے یا بعد میں آنے والوں کے روز مر و کا بالکل خیال نہیں ركما- امام احد رضائے حضرت مدر الشريعہ كوبيتر جمہ املاكرايا: "اور جنہوں نے راد یا کی اللہ نے أن كى بدايت اور زيادہ فرمائى اور أن كى ير ہيز گاري انہيں عطا فرمائي''



ضرورى موتاء مكرانيس فيحد نديجوانا كام تجمى دكمانا ضرورى تعار ادرجهاب جهال جناب علامہ نے شاہ صاحب کے تربیحے سے چیز چھاڑکی ہے دہاں کچھ نہ چھ بگاڑ ضردر کر بینے ہی۔ امام احد دمنائے بیترجہ الملاکرایا: "اور اُن کی بُرائیاں اُن سے اُتار دے' امام احمد رضا فاضل بربلوی اور شاہ عبدالقادر علیما الرحمہ کے ترجے بڑھنے کے بعد ایک بات خیال میں آتی ہے کہ ہوسکا ہے جناب علامہ نے بھی '' اُتار دے' بی لکھا ہو۔ مران کے عہد میں یات جہدل اور یا مصروف کے املا میں خاص و عام سمج ب

احتیاطی سے کام لیتے تھے۔ ممکن ہے '' اُتار دئ' کی کا تب کا سہو ہو۔ اگر ایہا ہے تو جناب علامہ کی خطا کانی ہلکی ہوجاتی ہے۔ مگر یہ سوال اپنی جگہ قائم رہے گا کہ جب شاہ صاحب کے ترجے میں کوئی خامی نہیں تقی تو جناب علامہ کو دخل اندازی کی سوجمی ہی کیوں؟ دوسرا سوال یہ ہے کہ دنیا کی ایک دولت مند حکومت نے بار باراس کی اشاعت کی ۔ کیا اس اشاعت کثیرہ سے پہلے ایسی خامیوں کو دور کرنا ضروری نہیں تھا؟ قیاس کہتا ہے کہ سعودی حکومت کو ترجمہ مکمل تصحیح کے بعد ہی دیا گیا ہوگا۔ انسوس کہ یہ غلطی ندوہ کے ایک سپوت علی میاں کو بھی نظر نہ آئی۔ جنہوں نے اس کو اردو زبان کا سب سے اچھا ترجمہ قرار دیا تھا۔ اچھا ترجمہ قرار دیا تھا۔ میں انہوں نے ضرور اس ترجے کو پر کھا ہوگا۔ نتیجہ یہ برآ کہ ہوا کہ اب سعودی عرب کی بادشاہت نجانی کرام کو یہ ترجمہ تعسیم نہیں کرتی۔ یہ اس کا داخل کہ اب سعودی عرب کی بادشاہت نجانی کرام کو یہ ترجمہ تعسیم نہیں کرتی۔ یہ اس کا داخل کہ اس عودی آ ہے۔

<sup>•••</sup> پھر جو کوئی قول تو ڑے سوتو ڑتا ہے اپنے نقصان کو' کیا اس تر بتے سے کوئی محض اس غلط قبنی میں مبتلا نہیں ہو سکتا کہ قول تو ڑ نے والا اپنے نقصان کو بھی تو ڑ رہا ہے۔ نقصان کو تو ڑ نے کا یہ مطلب بھی سمجھا جا سکتا ہے کہ نقصان کو کم یا ختم کر رہا ہے۔ یہ تو اچھی بات ہے کہ نقصان میں کی ہور ہی ہے۔ ہر محض کی یہی خواہش ہوتی ہے کہ فائد ے میں کی نہ ہو۔ شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے اس حضہ آ یت کا یہ ترجمہ تحریر فرمایا تھا: <sup>•••</sup> پھر جو کوئی قول تو ڑ بے سوتو ڑتا ہے اپنے بُر ے کو' حق بیہ ہے کہ آ یت کے مذکورہ بُو کا اس سے بہتر ترجمہ خیس ہو سکتا تھا۔ جناب علاَ مہ نے دخل اندازی کر کے سراس تر جے کی تخریب کی ہے۔ امام احمہ رضا فاضل



۳۹\_ سورة خذرات آیت ۲ : علامہ محود الحس صاحب آیت کے ایک حصے کا ترجمہ یوں ارقام فرماتے میں: " اے ایمان والو اگر آئے تمہارے ماس کوئی گنہگار خبر لے کرتو تحقیق کرلو' جناب علّا مدين فكاميق" كاترجمه "كَنْهَكَارْ كَيَابِ مديدايك دم غلط تونهي مكر اس موقع کے لیے قطعی درست نہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ جناب علّا مہ کو اردو الفاظ کے استعال پر عبور حاصل نہیں تھا، ورنہ اس موقع پر ' کھاہیتی'' کا ترجمہ '' گہرگار'' نہ کرتے۔ ادلاد آدم مي معصوم مرف انبيا يرام عليهم السلام بي- اكثريت ادر بحارى ا کثریت أن لوكول كى ب جو گناه كار موت ميں - رب ادليا ب كرام تو ده گنا بول ب

محفوظ ہوتے میں؛ لیکن اُن کی تعداد بھی غیر محفوظ اکثریت کے مقابلے میں اقلی تھیل ہے۔ اب غور کیچنے کہ اگر علامہ کے تر بھے پر عمل کیا جائے تو کیسی دشواری کا سامنا ہوگا کہ میں کی بات کا اعتبار ہی نہیں کر سکتے اور اگر اعتبار کریں تو حکم خداد تدی کی مخالفت ہوگ۔ جناب علامہ نے شاہ عبد القادر صاحب کے ترجے کو نقل کرتے ہوئے اس پیش آ بندہ مشکل پر غور نہیں کیا۔ شاہ صاحب علیہ الرحمہ کو اپنے عہد کی تج رنج زبان میں لفظ ن فاسق 'کا یہی بدل اچھا معلوم ہوا۔ جب کہ اس کا ترجمہ تافرمان، جھوٹا، بدکار، بد کردار جیسے الفاظ سے کیا جاسک تھا۔ حالا تکہ ہمارے عبد میں اس کی ضرورت نہیں ہے اور علامہ کے عبد میں بھی نہیں تھی۔ اس لیے کہ ''فاسق'' لفظ کا منہوم اردو میں کی دوسرے لفظ سے ادائیں ہوتا۔ البتہ قرآن کا ہر قاری ''فاسق'' کے منہوم کر تی جسم کی تک خواہ وہ اُس کی تشریح کرنے پر قادر نہ ہو۔ شاہ عبد القادر صاحب نے یوں ترجمہ رقم فرایا تھا: منہ عبد القادر صاحب نے یوں ترجمہ رقم فرایا تھا: ''اسے ایمان والو اگر آ وے تم پاس ایک کنچگار خبر کے کرتو حقیق کرو''

ادرامام احمد رمنانے بير جمداملا كرايا:

، رواب ما یدری سے یہ دور مرد میں میں میں میں میں میں خبر لائے تو شخصین کرلو' ''اے ایمان والو اگر کوئی فاس تم میں میں بی ترجمہ عنایت فرمایا: '' تحقیق عز ت اللہ کے یہاں اُس کو بڑی جس کو اوب بڑا' جناب علامہ نے شاہ صاحب کے ترجے میں معمولی سا تفرف کرتے ہوئے '' اوب بڑا' کو باتی رکھا یہ'' اُتف تحمٰ '' کا ترجمہ ہے۔ شاہ صاحب کا ترجمہ یہ ہے: '' مقرر عزت اللہ کے بال اُس کو بڑی جس کا اوب بڑا'' شاہ صاحب کی بچھ میں ' اُتف تحمٰ '' کا ترجمہ '' اوب بڑا'' بی آیا تو انہوں نے کی

لکھ دیا۔علامہ نے جہاں دولفظ اور بدلے تھے اس ''کو' کو بھی بدل دیتے ؛ مرشاید اُن ک مجمو میں بحد میں آیا۔ شاہ مماحب کے لفظ ' ہاں' کو یہاں سے بدلنا سے بتاتا ہے کہ جتاب علامه 'بان' بمعنی 'یمان' کومتروک سمجھتے ہے۔ جبکہ بیداب بھی شرفا کا ردزمز ہ ہے۔ اگر علامۂ شاہ ماحب کر جے میں آئے '' اُس کو' کو' اُس کی' سے برل دیتے تو مناسب ہوتا مکر انہوں نے ایسانہیں کیا۔ امام احمد رضا نے حضرت مدراکشر بعہ کو یہ ترجمهكم بتدكرايا: "ب جنك الله ك يهال تم من زياده عرّ ت والا وه جوتم من زياده بر بيز کار ب ۵۰**\_ سور ڊُ ق** آیت ۳۸: جناب علّامہ نے آیت کے ایک مصلے کا ترجمہ یوں تحریر مایا: "اور ہم نے بنائے آسان اورز من اور جو چھ اُن کے بنج میں ہے چھ دن

یس اور ہم کو نہ ہوا کچھ لکان'

" تکان 'بالاتفاق مؤنث ہے؟ کیکن جناب علّا مہ اس کو مذکّر کی طرح استعال فرما رہے <u>یں۔ شاہ مماحب نے پیز جمہ فرمایا تھا:</u> "ہم نے بنائے آسان اور زین اور جو اُن کے تیج ہے چھردن میں اور ہم کو نہ آ کی مجمد ماندگی' شاہ صاحب کا ترجمہ صاف ہے؛ لیکن جناب علامہ کو بھی کچھ نہ پچھ کار گری د کمانی تم - چلیے تحک ہے؛ مرکم سے بیاتو ہو چو لیتے کہ '' لکان'' مؤنٹ ہے یا ند کر۔ امام احدرضات اس حسة آيت كافورى طور يربيترجمه املاكرايا: "" اور بے فتک ہم نے آسانوں اور زمین کو اور جو کچھ اُن کے درمیان ہے چھ ون میں بنایا اور کان مارے یاس نہ آئی''

Q32)

۵**۔ سور ۂ ڈری**ت

آیت <u>۱</u>۹: جناب علاّمہ نے اس آیت کا بیز جمہ ارقام فرمایا:

" اور اُن کے مال میں حصہ تھا مائلنے والوں کا اور بارے ہوئے کا'

جناب علّامہ کے اس ترجے میں ''ہارے ہوئے'' ''مَحُوثُومٌ'' کا ترجمہ ہے۔ شا صاحب کی سمجھ میں اس لفظ کا مرادف ''ہارۓ' آیا تو انہوں نے یہی لکھ دیا۔ ہوسکتا ہے کہ اُس زمانے میں ''محروم'' کو ' ہارا'' بھی کہتے ہوں۔ جناب علّا مہ نے بیہ نہ سوچا کہ اُن کے عہد میں محروم کو ''ہارا ہوا'' نہیں کہتے اور بلا تامل نقل فرما لیا۔ نیز ''مَسائِلْ ' (واحد) کا ترجمہ شاہ صاحب نے مانگتے کیا تھا۔ جناب علّا مہ نے اس کو 'مانگنے والوں'

(میغہ جمع) کرلیا۔ شاہ صاحب کا ترجمہ ملاحظہ فرمائے:

''اور اُن کے مال میں حصّہ تھا مائلّے کا اور ہارے کا''

'' اور اُن کے مالوں میں حق تھا منگا اور بے تصیب کا''

آیت <u>۲۳</u>: علّا مدصاحب نے آیت کے ایک صفح کا یہ ترجمہ عنایت فرمایا: "سوفتم ہے رب آسان اور زیمن کن "آسان اور 'زیمن کے مایین ہندی عطف 'اور' آگیا۔ لہذا 'آسان کی اضافت 'رب' کے ساتھ تو ہے گر ہندی عطف نیچ میں آجانے کی دجہ سے 'زیمن کا مضاف ''رب' ہونا خلاف قاعدہ ہے۔ اس لیے اس تر جے کا مغہوم ہوا ''آسان کے مضاف ''رب کے شاہ خاد ہے تعدہ ہے۔ اس لیے اس تر جے کا مغہوم ہوا '' آسان کے رب کی قسم اور زیمن کی قسم' اور یہ مغہوم درست نہیں۔ یہ خلطی زبان کے غلط استعال کے سبب راہ پاگی۔ اگر چہ شاہ صاحب نے بھی بعینہ یہی ترجمہ کیا تھا؛ گر اُن کے عہد کی بات دوسری تھی۔ اُس وقت زبان کے قواعد وضوابط منفسط نیس ہوئے تھے۔ گر اب یہ بات خلاف قاعدہ ہے۔ اہام احمد رضا نے یہ ترجمہ ارشاد فرمایا:

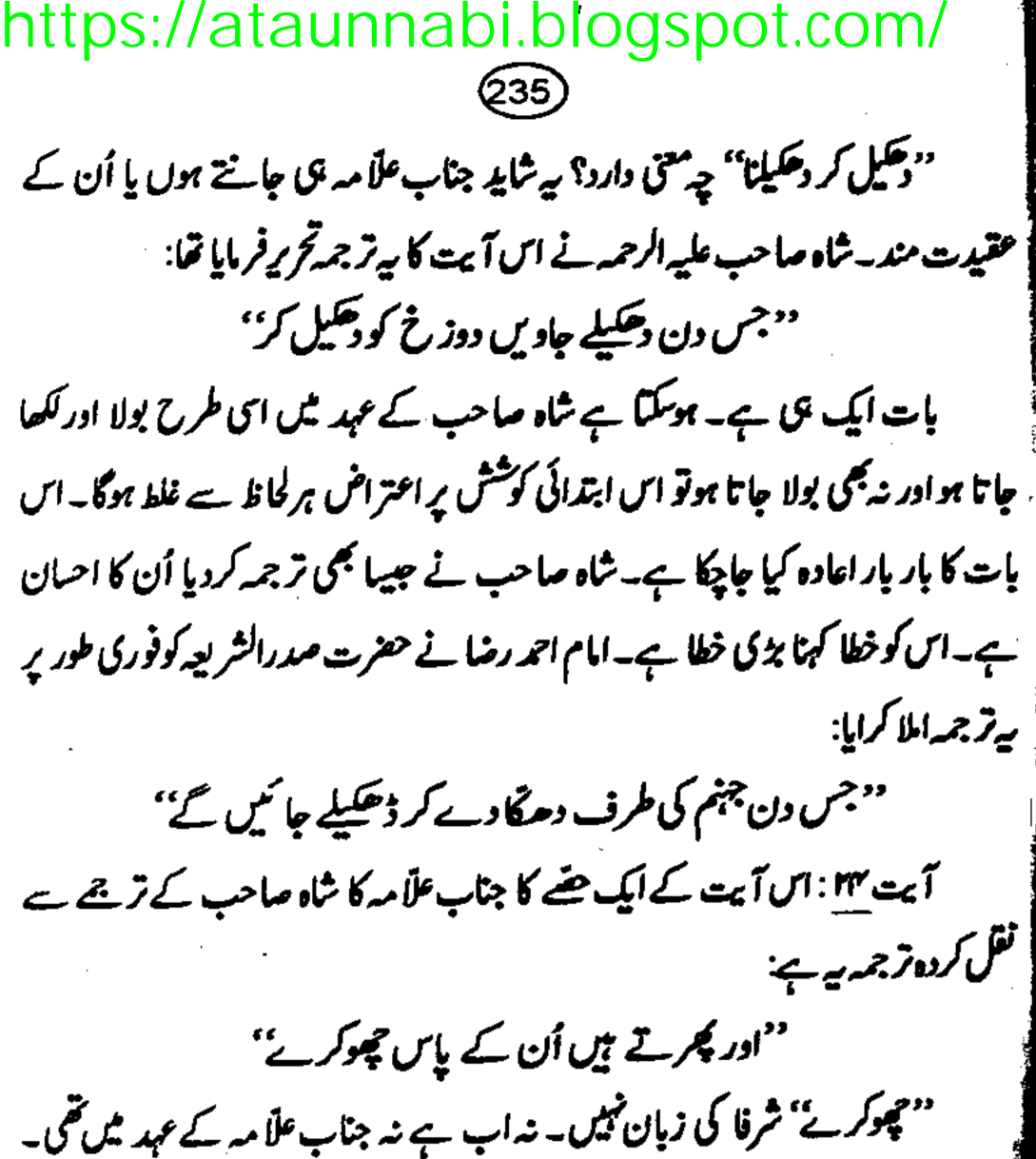
(233) "تو آسان اورزیین کے رب کی قشم ال ترجے میں فاری اضافت ہے ہی نہیں۔ اس لیے کوئی خامی نہیں۔ آیت <u>اس</u>: جناب علاّ مداس طرح ترجمہ نگار میں: "نبولا پھر کیا مطلب ہے تمہارا اے بیچیج ہوؤ'' بر تحصر میں نہیں آتا کہ اس ارشاد کا منہوم کیا ہے۔ شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے بر جمہ فرمایا تھا جس کو جناب علاّ مہ نے من وعن نقل فرما لیا۔ امام احمہ رضا نے بر جمہ فکھاما:

> ''ابراہیم نے فرمایا تو اے فرشتو تم کس کام سے آئے'' الحمدللہ کہ بات بالکل داضح ہوگئی۔

٥٢ سورة طور آیت ا ۲۵ : علّامہ محمود الحن صاحب نے ایک لفظ کے تصرف کے ساتھ ان آیوں کا بیتر جمہ شاہ میاجب کے ترجے یے تقل فرمایا: وقتم ہے طور کی اور ککھی ہوتی کتاب ک شاہ عبدالقادر صاحب کے ترجے پر جناب علّامہ نے صرف ایک لفظ ''ہوئی''کا اضافه فرمايا ب- شاه ماحب كارتجمه ب: "قتم ب طور کی اور کھی کتاب ک" یہاں میروال پیدا ہوتا ہے کہ کیا کتاب بغیر کھی بھی ہوتی ہے۔ اس ترجے میں یا و «لکمی ہوئی" زاید ہے یا پھر" کتاب"۔ شاہ مماحب کی نقل بارتے دفت نہ جانے ان الما مرکم معل کہاں چل جاتی تھی۔ معلوم ہوتا ہے کہ وہ اپنے عہد کی اردو سے بھی المديق الم احمد مناف أن أيون كافي الفورية رجمة لم بند كرايا: · محور کی قتم ادر اس نوشیتے کی '

آیت ۹ و ۱۰: جناب علامہ نے ان آیتوں کے ذیل میں شاہ عبدالقادر صاحب بير جمه متل فرمايا: "جس دن کرزے آسان کیکیا کر اور چری بہاڑ چل ک<sup>ر</sup>" قارئین کرام! خور فرمائیں کہ کیا کوئی ہے بغیر کیکیائے بھی لرزسکتی ہے یا بغ ارزے کیکیا سکتی ہے۔ ریم محور طلب ہے کہ کیا کوئی شے اسی ہے جو بنا چلے تک جہا تہاں پھرتی پھرے۔ایسے تراجم کی زبان پرافسوس کے سوا کچھ جیس کیا جاسکتا اور حر افسوس اس بات پر ہے کہ جناب علّا مدایک بڑے مدرسے کے صدر مدرس اور نہ جا۔ کتنے مولویوں کے اُستاد متھے۔ جب اُستاد کی بیر حالت ہے تو شاگردوں کے علم وعقل قیاس کیا جاسکتا ہے۔اگر چہ شاہ عبدالقادر صاحب نے بھی بالکل یہی ترجمہ فرمایا تھا؟ ابتدائی عہد کی ابتدائی کوشش میں اس سے زیادہ کی توقع فضول ہے۔ اپنے عہد کے لح ے شاہ صاحب نے بڑا کارنامہ انجام دیا تھا۔ اب امام احمد رضا قامن پر بلوی کے فی الفور تکھائے تر جے کو ملاحظہ فرمائے:

· · جس دن آسان بلنا سا بلنا ملیں سے اور پہاڑ چلنا سا چلنا چلیں گے ' تقریباً سو برس پُرانا بیر جمہ آج کی اردو کے عین مطابق ہے۔ پڑھے لکھے زبان کے مزاج شناس آج بھی ای طرح بولتے ہیں۔ جیسے اُس کو تکلیف ی تکلیا ہے، آج گرمی سی گرمی ہے، بارش میں نقصان سا نقصان ہوا ہے، زید مغرور سا مغ ہے وغیرہم۔ یعنی سمی کیفیت کی ہذت کے اظہار کے لیے سے بیرایۂ بیان ہمارے میں پھراور بھی زیادہ ردان پزیر ہوگیا ہے۔ آیت ۱۱ : جناب علامہ کا نہایت غور وفکر کے بعد درست کیا ہوا ترجمہ ملا فرمائية: د جس دن که د مکیلے جائیں سے دوزخ کی طرف د مکیل ک<sup>ر،</sup>



م جناب علامہ کو تو نقل کرنے سے غرض تھی۔ شاید وہ سو قیانہ بازاری زبان اور شرفا ک **ڈبان کے فرق سے بھی نا دانف سے۔ اگرچہ جناب شاہ عبدالقادر نے بھی یہی ترجمہ** افر مایا تما مرفقیر أن كو خاطى نبي مردانتا - موسكتا ب اس عبد من دتى كلى كوچوں ميں ال لفظ کا جلن ہو۔ امام احمد رضائے بیتر جمہ املا کرایا: "اور أن كے خدمت كارلڑ کے أن كر د چريں تے " آیت ٢٢ : شاہ مبدالقادر ماحب دبلوى نے اردونٹر کے مبدِ شیر خوارى میں اس آیت کا جوترجمہ کیا تھا اس کو جناب علّا مہ نے من ومن نقل فرما لیا۔ وہ ترجمہ سے ب \* کیا **اُن کے یاس بی خزانے تیرے رب** کے یا وہی داروغہ ہیں'

https://ataunnabi.blogspot.com/ آیت میں دو باتیں کہی گئی ہیں اور دونوں کفار ملّہ کے بارے میں ہی۔ کفار کے بارے میں علآمہ کے شاگردادر اُن کے نام نہاد تر بھے کے کمشی علّامہ شبیر عثاني حاشي من رقم طرازين: ''لینی کیا بی خیال ہے کہ زمین و آسان گوخدا کے بنائے ہوئے بی گر اُس نے اپنے خزانوں کا مالک ان کو بنا دیا ہے ..... پھر ایسے صاحب تصرف واقتدار ہو کر وہ کس کے مطبع و منقاد کیوں بنیں'' علامہ عثانی کے اس حاشے کے آخری تصفے سے متفاد ہوتا ہے کہ کفارِ ملّہ ''صاحب تصرف واقترار'' ہونے کا انکار کیا گیا ہے۔تو کیا کس صاحب تصرف واق كو" داروغه كلها درست ٢٠ امام احمر رضانے اس آیت شریفہ کا بیتر جمہ املا کرایا تھا: " یا اُن کے پاس تمہارے رب کے خزانے ہیں یا وہ کروڑے ہیں'' اس کے حامیے میں حضرت صدرالا فاضل مراد آبادی رحمۃ اللہ علیہ تحریر فرماتے ج · · خود مختار جو جا ہے کریں کوئی پو چھنے والا نہ ہو' لفظ ''کروڑا'' کے معنی لغت سے لکھے جاچکے ہیں اب اہلِ انصاف غور فرما ادر بتائیں کہ صاحب تصرف و اقتدار، خود مختار، ایسے جو پچھ بھی کرلیں کوئی باز کرنے والا نہ ہو کے لیے اردو زبان میں ''کروڑا'' سے زیادہ مناسب کون سالفظ داردغد كمنا كويا منصر جوانا ب-ع صلاے عام ہے باران نکتہ دال کے لیے اب ''فاضل پر بلوی کا مشن'' کے مصنف نے جو تاخر دیا ہے کہ ''امام احمہ نے لفظ ''کروڑا'' اس کیے استعال کیا کہ وہ حضور ﷺ کو جو درجہ دیتے ہیں۔ كرُوڑا' سے اس كا بحرم رہ گیا'' اُس كى يول كھل گتى۔اب مصنف كيا كہيں گے ي

> Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

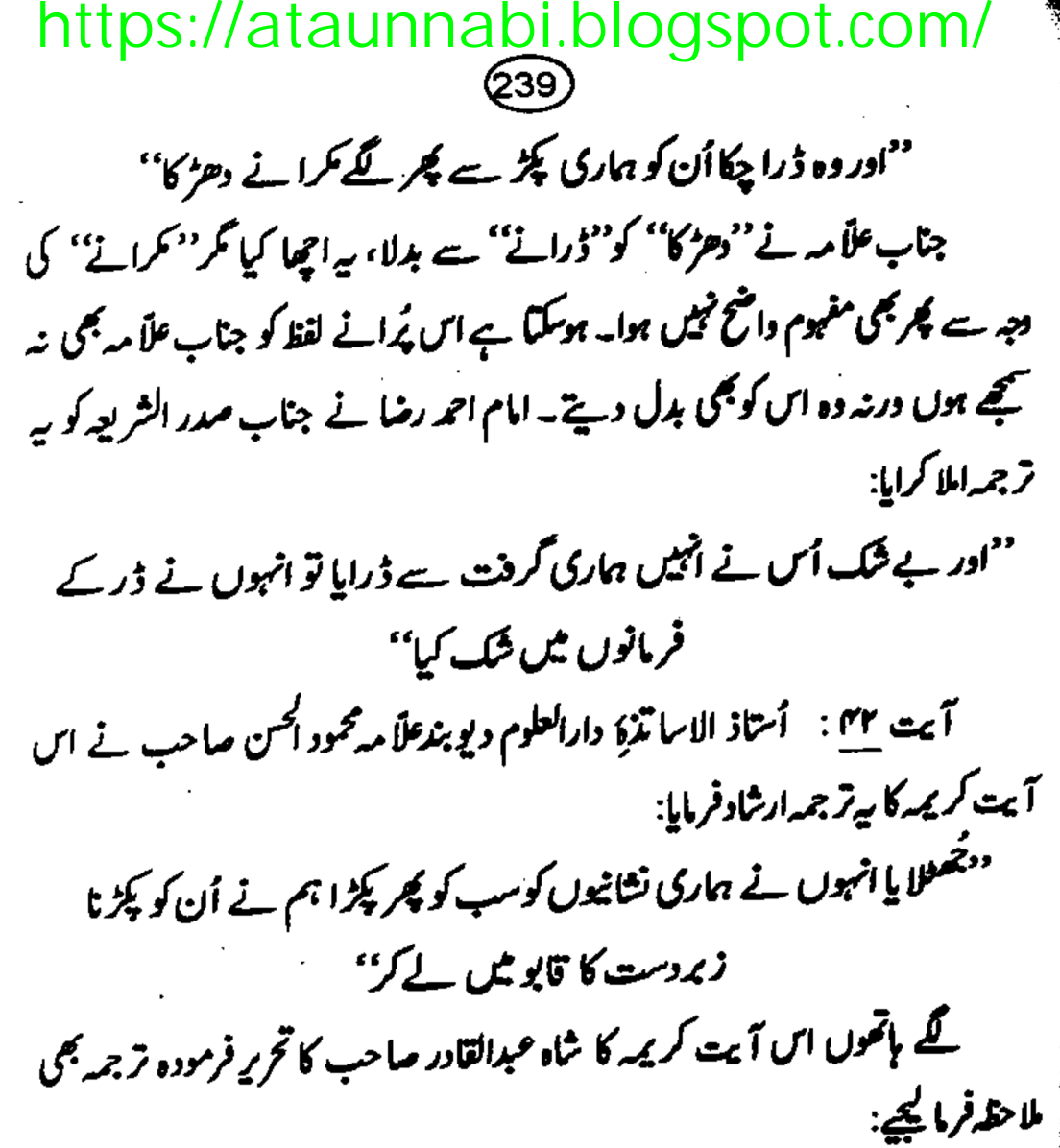
**.** .\_..

و «کروڑا" مترکین ملہ کے بارے میں استعال ہوا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ امام احمد منائے جہاں جس لفظ کی ضرورت تھی وہاں وہی استعال کیا ہے۔ یہاں ''کر وڑا''کا ای کل تھا۔ 'داردغہ' کے حمایتی شعنڈے دل سے غور فرمائیں۔ نیز بقول مصنف «کنزالایمان می «کروژا" سار جگه آیا ہے" کے برخلاف سد لفظ ر جگه آیا ہے۔ ۵ر جگه کی نشان دہی ہو چکی۔ چھٹا مقام سورہ غاشیہ کی آیت ۲۲ ہے۔ ہتہ پانچویں اور چھٹے مقام پریڈ 'وکیل'' کانہیں "مُصَبِطِرِ "کا ترجمہ ہے۔ ۵۳**- سورة نجم** آیت ۲۱ : علآمه محمود الحن صاحب اس آیت شریفه کا ترجمه شاه عبدالقادر احب کے ترجے سے اس طرح تقل فرماتے ہیں: ·'اورتم کھلاڑیاں کرتے ہو'' شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ نے بھی یہی ترجمہ کیا تھا ادر اپنے عہد کی زبان کے ابن کیا تھا۔ جناب علامہ کا اس کو بتا یہ سوپے کہ 'کھلاڑیاں کرنا'' اُن کے عہد میں

مل نہیں من و<sup>ع</sup>ن نقل فرمالیا۔ امام احمد رضانے اس آیت کا بیرتر جمہ قل فرمایا: "اورتم کھیل میں پڑے ہو" ۵۴\_ سورة قمر آیت ۲۱: علام محمود الحسن مساحب سوره بذابی متعدد بارانے دالی اس آیت کا بیہ افرات بي: « پھر کیسا تھا میرا عذاب اور میرا کھڑ کھڑانا'' جناب علامہ نے لفظ نسڈد'' کا ترجمہ کمز کمڑانا کیا ہے۔ شاہ میاحب نے اس ترجمہ 'ڈرکا' کیا تھا، جو غالباً 'دحرکا' کی ابتدائی شکل ہے۔' کمر کمرانا' کے **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اتنے متن لکتے ہیں کہ آج کل کے قاری کا ذہن شاید بی اس سے ''دھمکانے'' کم طرف نتقل ہو۔ جب کہ دھمکانا اُن کے عہد میں خوب رائج تھا۔ امام احمد رضا آيت كابير جمه الملاكرايا: «نو کیسا ہوا میرا عذاب اور میری دهمکیان آیت ۲۸: جناب علّامہ نے اس آیت شریفہ کا بیر جمہ تحریر فرمایا: <sup>••</sup>اور سُنادے اُن کو کہ پانی کا بانٹا ہے اُن میں ہر باری پر پہنچنا چاہیے' "بانا" بمی شمعن "تعنیم کرنا" نہ آج رائج ہے نہ کل رائج تعا۔ اس کی جگ "بنائی"یا "بنائی"یا "بانٹ" کا البتہ رواج تھا اور اب بھی ہے۔ شاہ صاحب الرحمه في يرترجه تحرير فرمايا تعا: • • اور سُنادے اُن کو کہ پانی کا باشنا ہے اُن میں ہر باری پر پنچنا ہے' جناب علامه کو ' باشما'' متروک مطوم ہوا۔ قربان جائیے اس زبان واتی پر باعمانه أن كرعهد من متروك تعا، نه آج متروك ب- امام احمد رضائے بير جمه ا

قارئين كومرحمت فرمايا: ''اور انہیں خبر دے دے کہ یانی اُن میں حصوں سے ہے ہر حصے پر وہ حا ہوجس کی یاری ہے' آيت ٣٦: جناب علامه في يرجمة تحرير فرمايا: · 'اور وہ ڈراچکا تھا اُن کو جاری پکڑ سے پھر لکے مرائے ڈرانے کو ' · ' پھر لکے حرانے ڈرانے کو' ہو سکتا ہے پچھ لوگ اس فقرے کا مغہو ہوں۔ فقیر حقیر مباہر سبعلی محلے دل اور محلے ذہن سے اعتراف کرتا ہے کہ جناب کی بیزبان اس کی نہم سے بہت بلند وبالا ہے۔ شاہ ماحب علیہ الرحمہ نے م فرمايا تغا: **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



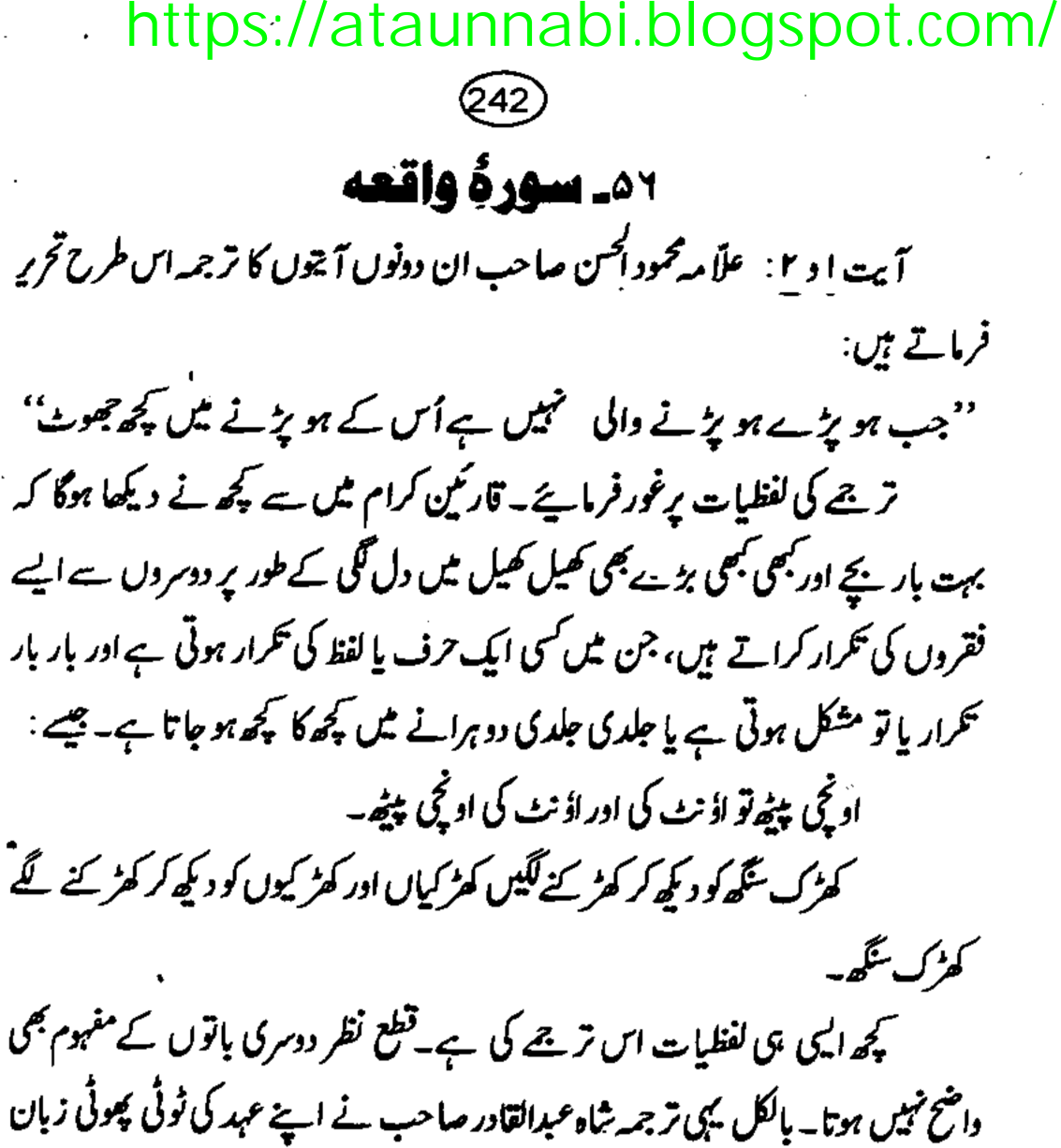
<sup>وو</sup> جمٹلائیں جاری نشانیاں ساری پھر پکڑی ہم نے اُن کو پکڑ زبر دست کے قابو يں ليكن جناب علامہ کے تربیح کا پہلا نظرہ ' ہماری نشانیوں کوسب کو' اہل زبان سے داد **جابتا ہے۔"نثانیوں کو' کے بعد ''سب کو' لاکر جناب علّامہ نے بڑے بڑے زبان** دانون كاناطقه بند كرديا-كيا دوبارلغظ "كو" كااستعال مردري تما؟ اكراكي بتي كومجى المي يا ال طرح كا ددمرا جمله بولنا يزية في يم كا "سب نشانيول كو" اور شاه مباحب العلير الرحمہ نے بھی اس طرح لکھا تھا "نشانياں ساری"۔معلوم نہيں جناب علّا مہ کو يہ الغاظ كيول متردك مطوم بوت\_

240 · · پکڑا ہم نے اُن کو پکڑنا ' فقرہ بھی نہ جانے کتنے زبان دانوں کی داد حاصل ا كرجا ہوگا۔ اگر تمي صاحب پر اس كا مغہوم واضح ہو گیا ہو تو فقیر حقیر کو بھی مطلع فرا دیں۔ قارئین کرام ملاحظہ فرما کچے ہیں کہ حضرت شاہ صاحب کے ترجے میں بیغل مصدر کی صورت میں نہیں ہے؛ بلکہ حاصلِ مصدر کی شکل میں ہے۔ جناب علّا مہ کو بے موقع مصدر کے استعال کا بھی بہت شوق ہے۔ قارئین کرام ہی بھی ملاحظہ فرما کچے ہیں کہ بیشوق بے فائرہ ہے۔ امام احد رضائے اس آیت کریمہ کا میر جمہ املا کرایا تھا: <sup>وہ</sup> انہوں نے ہماری سب نشانیاں حظلا ئیں تو ہم نے اُن پر گرفت کی جوایک عزّت دالے اور عظیم قدرت دالے کی شان تھی'' آیت ۵۰: جناب علاً مدنے بیتر جمہ اپنے قارئین کو عنایت فرمایا: "اور جارا کام تو یمی ایک دم کی بات ہے جسے لیک زگاہ کی شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے بھی لگ بھگ یہی ترجمہ تحریر فرمایا تھا۔ جناب علّامہ نے أس ميں صرف أيك لفظ ''تو'' كا اضافه فرمايا ہے۔ امام احمد رضائے في الفور بير

ترجمه الملاكراما: "اور جارا کام تو ایک بات کی بات ہے جیسے پلک مارنا" ۵۵**\_ سور څ ر حطن** آیت <u>۱</u>۳ : بار بار دوہرائی جانے والی اس آیت شریفہ کا ترجمہ علاّ مہ محمود الحس صاحب نے میں فرمایا بلکہ شاہ مبدالقادر صاحب نے جو ترجمہ لکھا تھا اُس کو اپنے نظ میں من وعن نقل فرمالیا۔ وہ ترجمہ یوں ہے: • پھر کیا کیا تعتیں اپنے رب کی تصلط وَ سے تم دونوں'



اورزین کے کناروں سے تو نکل بھا کوہیں نکل سکو کے بے سند' خور فرمائیے بیٹاہ مماحب کے معاف اور رواں تر بھے کی جناب علّا مہ نے کی مٹی پلید کی ہے۔ امام احمد رضائے برترجمہ املا کرایا: '' اے جن وانسان کے کروہ اکرتم ہے ہو سکے کہ آسانوں اور زمین کے كناروں يے لكل جاؤتو لكل جاؤج ال لكل كرجاؤ مح أى كى سلطنت بے "بسُلُظن" كالجمى است زياده موزول ادر مناسب ترجمه كمكن نه تما-



میں کیا تھا۔ جناب علامہ نے صرف ایک لفظ '' پچھ' کا اضافہ اپن طرف سے کیا ہے۔ امام احمد رضائف في الفور جناب صدرالشريعه كوبيه صاف ادر روال ترجمه املاكرايا: "جب ہولے کی وہ ہونے والی اُس وقت اُس کے ہونے میں کسی کی انکار کی مختائش نه ہوگی'' آیت <u>"</u>: جناب علاّمہ نے اس آیت کا بیر جمہ تر برایا: · پیت کرنے والی ہے بلند کرنے والی' بیہ آیت کے کسی جُو کا ترجمہ ہیں ہے بلکہ کمل آیت کا ہے۔ اگر اس کے منہوم کو کوئی سمجھ لے تو مانتا پڑے گا کہ پہیلیاں بوجھنے میں اُسے مہارتِ تامّہ حاصل ہے۔ اگر

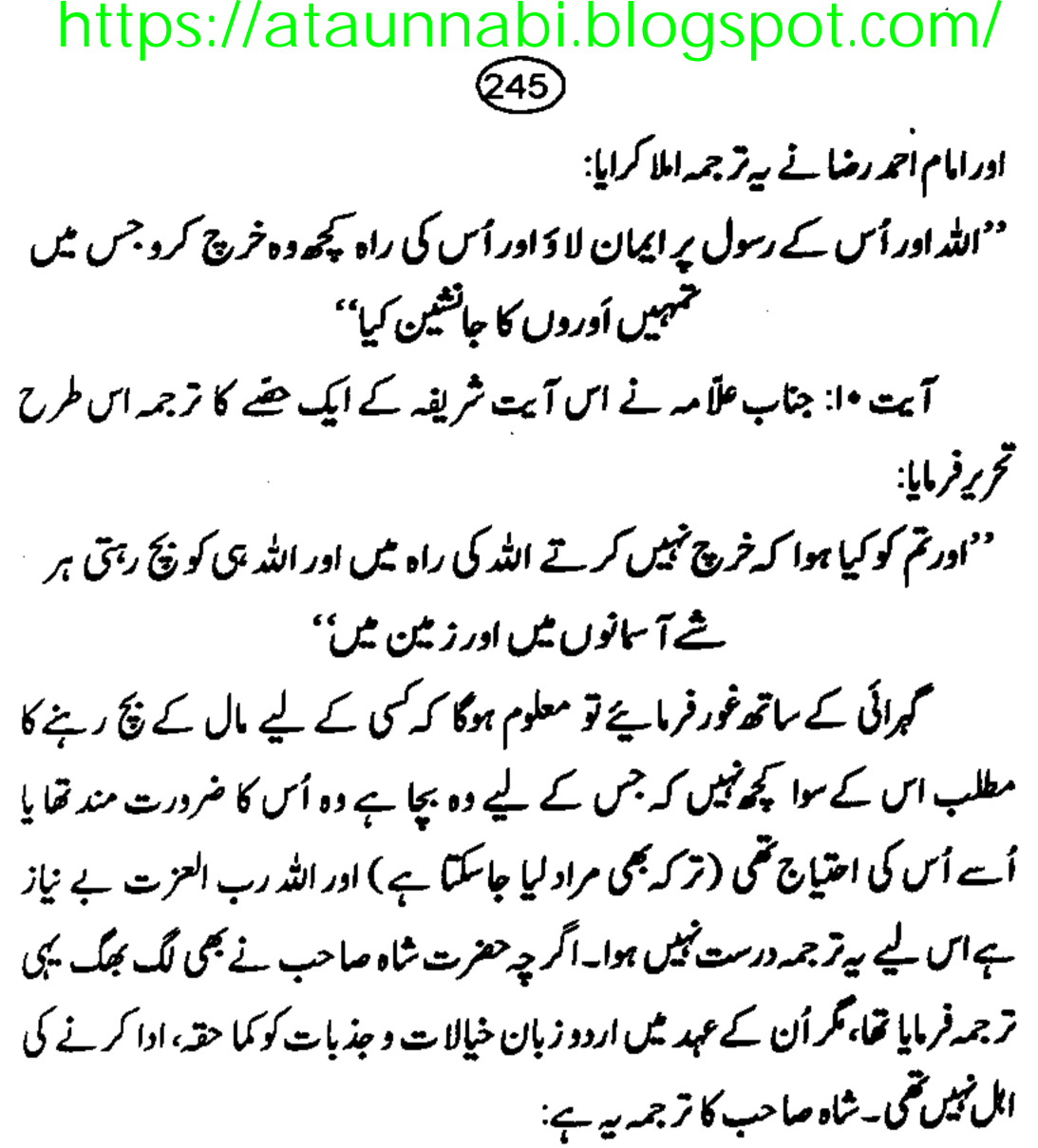
علاّ مد چند الفاظ کی تجوی ند کرتے تو ترجمہ عام قہم ہو سکتا تعاد شاید اس ضرورت کو جناب علاّ مد کے حاشیہ نگار علاّ مد شبیر احمد علمانی نے بھی محسوس کیا اور حاشے میں اس طرح مراحت فرمانی: مراحت فرمانی: ثرجہ فرمایا تعاد '' ایک گروہ کو یتیج لے جاتی ہے اور ایک گروہ کو او پر اُتھاتی ہے' شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے اپنے عہد کی ٹوٹی پھوٹی زبان میں اس آ مت کا یہ ترجہ فرمایا تعاد '' اتارتی ہے چڑ حاتی ہے' اور امام احمد رضا یہ ترجمہ اطلا کرایا: '' جمنی کو پست کرنے والی کسی کو بلندی و سینے والی' آ میت <u>ا</u>: جناب علاّ مہ کے تسخ میں اس آ میت شریفہ کا یہ ترجمہ درج جہ شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے بیتر جہ فرمایا تھا: میں ماہ حالی ہو ہو ہو تا کا تری والے کو ماہ میں اس آ میں کا یہ ترجمہ درج ہو ہوں شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے بیتر جہ فرمایا تھا:

"اورميوه جونسا يستد كركين" شاہ صاحب نے بیر جمہ فرمایا تھا: · 'اور ميوه جون ساچن ليوين' ''پُن لینا'' آج بھی رائج ہے۔ جناب علّامہ نے صرف اپن کار گھری دکھانے کے لیے اس کو بدل دیا۔ مگر وہ لفظ جو شاہ صاحب کے عہد میں رائج تھا لیتن ''جون سا'' ویسے ہی رہنے دیا جس کا جناب علّا مہ کے عہد میں چکن میں ہوتا لامعلوم ہے ادراب تو شرفاقطعی نہیں بولتے۔امام احمد رضانے اس آیت کا بیرتر جمہ حضرت صدر الشریعہ کوقلم بندكرايا:

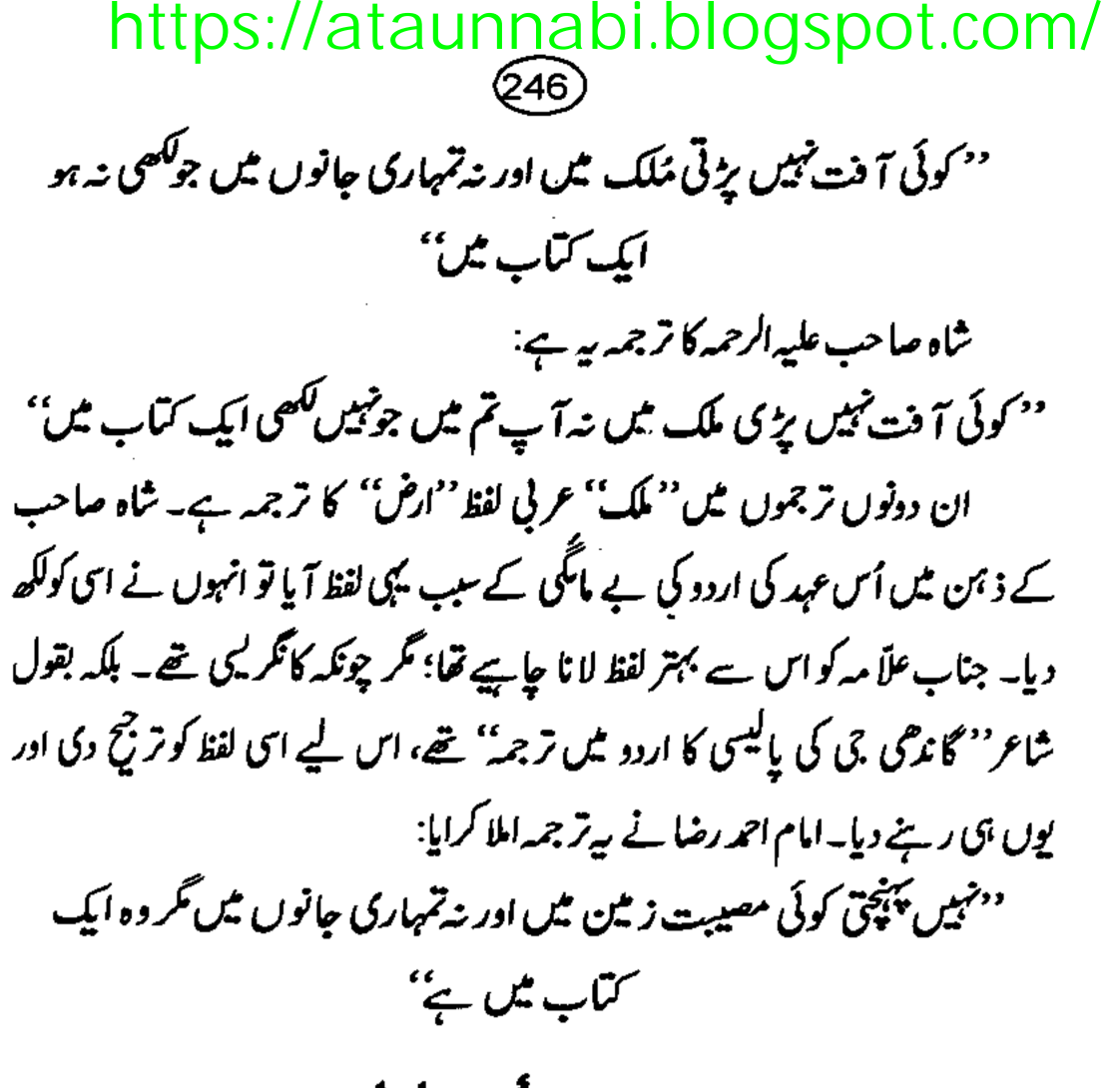
''اور میوے جو پیند کری'

ے**ہ۔ سور ہُ حدید** آیت ۷ : علامہ محود الحن صاحب نے اس آیت کے ایک حصے کا ترجمہ اس طرح تحرير فرمايا:

''یقین لا دَ اللہ بر اور اُس کے رسول بر اورخرج کرو اُس میں سے جوتمہارے باتھ میں دیا ہے اپنا تا تب کرکز " كركز ( جبان كى آداز ) جناب علامه كواس قدرمجوب ب كه شاه صاحب كا لکھا ہوا'' کر کے' انہیں تامانوں، عکسال پاہر، چکن سے خارج، گردن زدنی بلکہ اس سے بھی بُرامعلوم ہوتا ہے۔ جبکہ ''کر کے' اب بھی چلن میں ہے اور ''کرک' کہیں نہ سُنا جاتا ہے نہ لکھا جاتا ہے۔ ہو سکتا ہے کہ جناب علامہ کے خاندان کا روزمز ہ ہو۔ شاہ عبدالقادر ماحب فے اس آیت کا بر جمد تحریر فرمایا تعا: '' یقین لاؤ اللہ بر اور اُس کے رسول بر اور خرج کروجو پچھ تمہارے ہاتھ میں دیا اینا نائب کرکے'



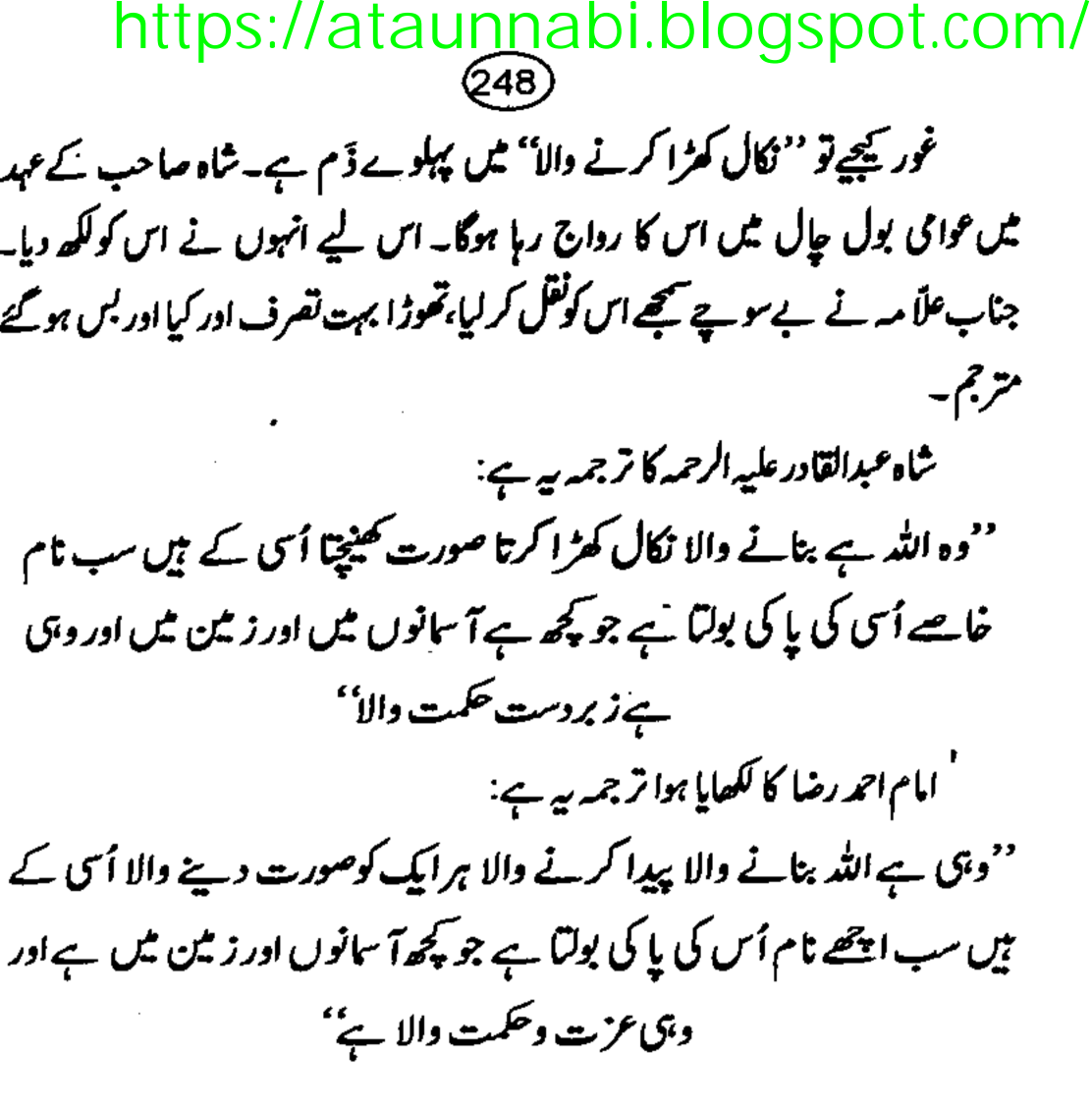
· 'اورتم کو کیا ہوا کہ خرچ نہ کرو گے اللہ کی راہ میں اور اللہ بی کو بچ رہتا ہے جو پچھا سانوں میں اور زمین میں' افسوس کہ جناب علامہ نے اردو کے ترقی یافتہ عہد میں اس کی درستی کی طرف کوئی توجہ نہ دمی یا وہ اس کو درست کر ہی نہیں سکتے تھے۔ امام احمد رضا نے حضرت صدر الشريعة كوفي الفورية ترجمة املاكرايا: <sup>••</sup> اور تمہيں کيا ہے کہ اللہ کی راہ ميں خرچ نہ کر و جالانکہ آسانوں اور زمين سب کا وارث اللہ بی ہے' آيت ٢٢: جناب علّامد نے آيت کے ايک جُو کا ترجمہ اس طرح تحرير مايا:



۵۸**۔ سور فم جادلہ** آیت ۸: علامہ محود الحن ضاحب آیت کے ایک حصے کا ترجمہ یوں تحریر فرماتے ہیں:

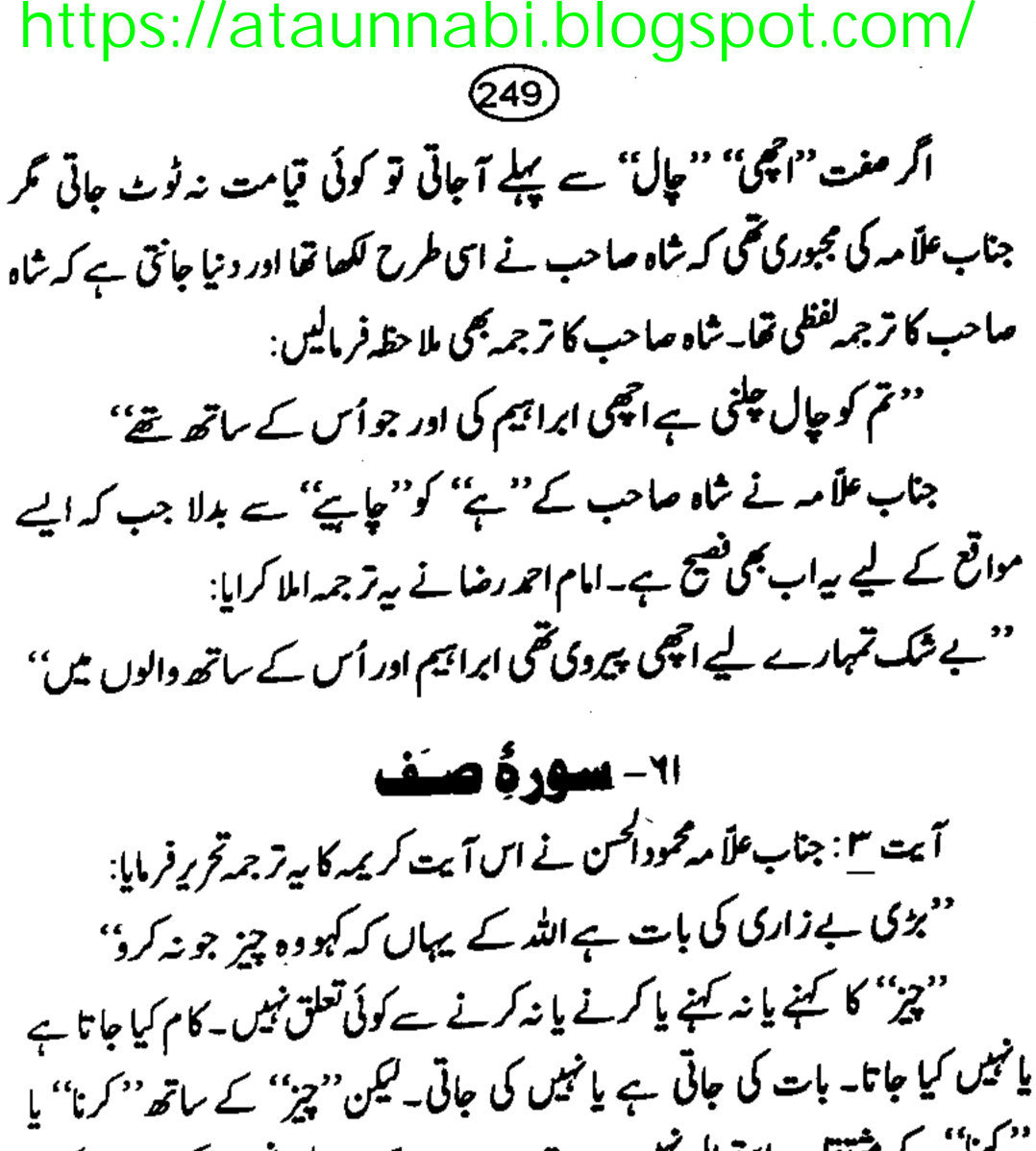
''اور جب آ ئیں تیرے پاس بتھ کو وہ دعا دیں جو دعانہیں دی بتھ کو اللہ نے' شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ نے بھی لگ بھگ یہی ترجمہ فرمایا تھا۔ یہ بات واضح ہے کہ دعا کرنایا دعا دینا غیر اللہ کا کام ہے اور جس سے دعا کی جاتی ہے یا مانگی جاتی ہے وہ اللہ ہے۔ اللہ تعالیٰ علم فرماتا ہے یا سلامتی بھیجتا ہے۔ یہ بات شاید علّامہ کے حاشیہ نكار علامه شبير احمد عثاني كوبهي كمظى تقمى بي چونكه جناب علامه محمود الحن صاحب حضرت شاه صاحب کا ابتدائی عہد کا ترجمہ فقل فرما کیج تھے اس لیے لیما یوتی کے طور پر اللہ کی دعا ك مثاليس دي جي "السلام عليك اتها النبي" وغيره مرمريه دعانهي بلكه الله تعالی کی طرف سے سلامتی عطا فرمانا ہے، سلامتی تازل فرمانا ہے، لین اے نبی ہماری

https://ataunnabi.blogspot.com/ طرف سے تم پر سلامتی ہو، ہم نے تم کو سلامتی عطا فرمائی جس کی فرشتے فوراً تعمیل کرتے ہیں۔ یاجو علم وہ فرماتا ہے دہی ہوجاتا ہے (کُنُ فَیَکُوُن)۔ امام احمد رضانے ریز جمہ لكعايا: ''اور جب تمہارے حضور حاضر ہوتے ہیں تو اُن گفظوں سے تمہیں بحرا کرتے ہیں جولفظ اللہ نے تمہارے اعزاز میں نہ کے' آیت کے : جناب علّامہ نے آیت شریفہ کے ایک حصے کا ترجمہ اس طرح عنايت قرمايا: " کام نہ آئیں گے اُن کو اُن کے مال اور نہ اُن کی اولا د اللہ کے ہاتھ ے چھ بھی'' جب كه شاه صاحب عليه الرحمه كالرّجمه بيرب: « کام نہ آویں گے اُن کو مال اُن کے نہ اُن کی اولا داللہ کے ہاتھ سے چھ' جناب علامہ نے'' آویں گے' کوتو '' آئیں گے' سے بدل دیا؛ گر''ان کو' کو ہوتمی رہنے دیا جو شاہ صاحب کے عہد کی یادگار ہے۔ افسوس اس پر کہ جناب علّا مہ کو ب<u>ہ</u> متروک نہ معلوم ہوا۔ یہاں'' اُن کے' یا ''انہیں'' کا کل تھا۔ امام احمد رضانے اس کا یہ ترجمه لكعاما: " أن ك مال اور أن كى اولا د الله ك سما من انبي تح كام نه دي <sup>2</sup> ٥٩\_ سورة حشر آخرى آيت: جناب علامه في يرترجمه رقم فرمايا: «وہ اللہ ہے بنانے والا نکال کمڑا کرنے والاصورت تصبیخے والا أى كے بيں سب نام عمدہ پاکی بول رہا ہے اُس کی جو پچھ ہے آسانوں میں اور زمین میں اور دہی ہے زبر دست حکمتوں والا''



۲۰\_ سور څ ممتحنه

آیت ا: پہلے شاہ عبدالقادر صاحب نے اور پھر ان کے ترجے سے نقل کر کے علاّ مہ محود الحن صاحب نے آیت کے ایک حصہ کا یہ ترجمہ تحریر فرمایا: ''اے ایمان والو نہ پکڑو میرے اور اپنے دشمنوں کو دوست' شاہ صاحب نے 'نَتَسْخِصَدُوْا'' کا ترجمہ'' پکڑ ذ'' کیا تو جناب علاّ مہ نے اس کو ایسے تی نقل کرلیا۔ امام احمہ رضا نے اس حصہ آیت کا یہ ترجمہ تکھایا: ''اے ایمان والو میرے اور اپنے دشمنوں کو دوست نہ بناو'' آیت <u>س</u>: جناب علاّ مہ نے آیت کے ایک حصے کا یہ ترجمہ عنایت فرمایا: '' موجال چلنی جا سے احجی ابراہیم کی اور جو اُس کے ساتھ تھے'

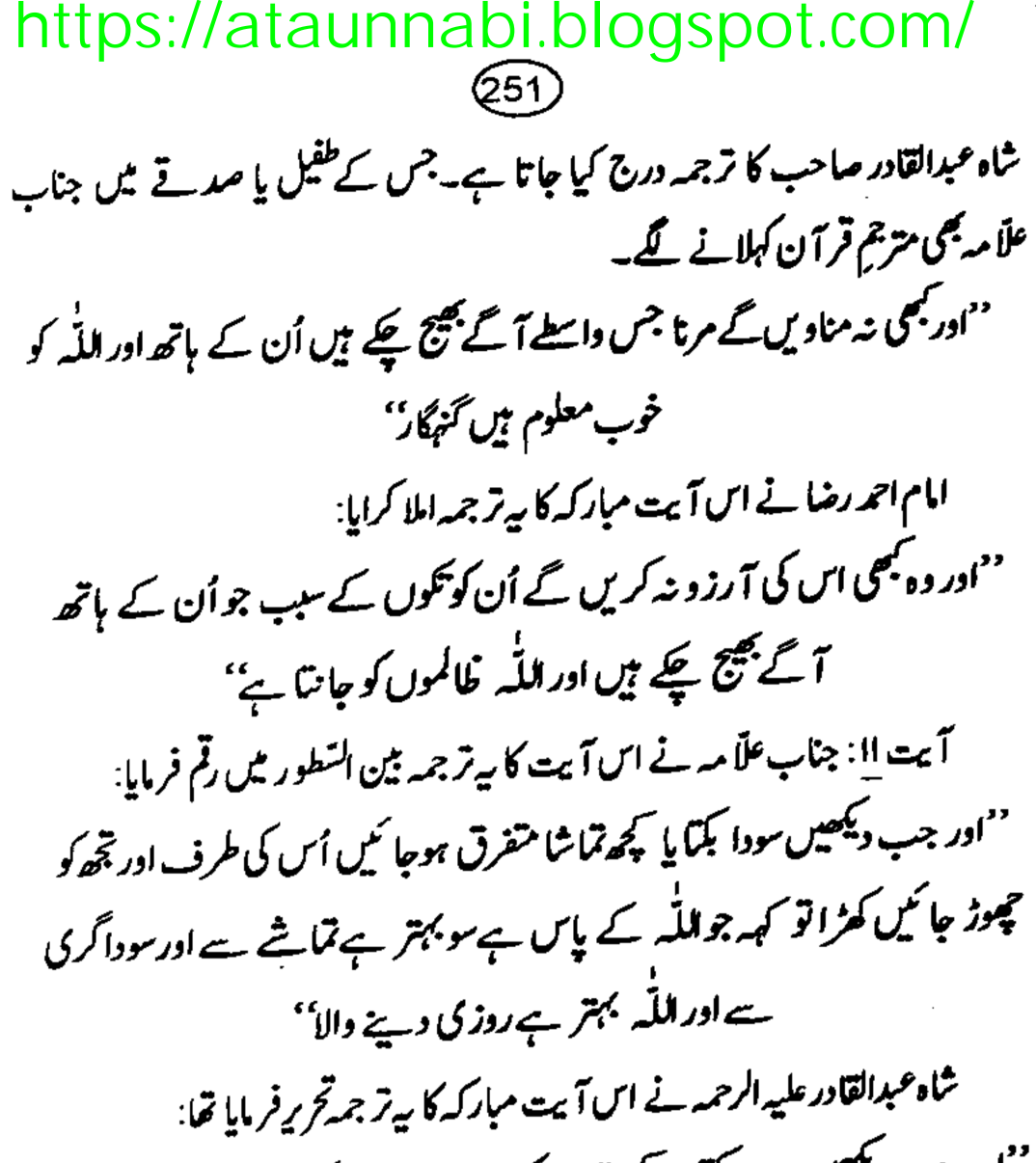


''کہنا'' کے مشتقات استعال نہیں ہوتے۔ جناب علّا مہ معلوم نہیں لکھتے وقت کس یمی میں ہوا کرتے تھے۔ شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے اردو کے تشکیلی عہد میں اس طرح كاترجمه كيا تما: "بڑی بےزاری ہے اللہ کے ہاں کہ کہودہ چیز جو نہ کرؤ ممکن ہے شاہ صاحب کے عہد کی دتی میں اس طرح بولا جاتا ہو۔ گر جناب علّامہ نے بغیر سویتے شیچے، بغیر غور وفکر کیے شاہ میاحب کے الفاظ کو اپنا لیا۔ امام احمر منان الله الماية كريمه كابير جمد حغرت مددالشريعه كواملا كرايا تما: دوکتنی سخت تاپیند ہے اللہ کووہ بات کہ وہ کہو جو نہ کرو<sup>،</sup> سجان الله كيا ماف اورروال ترجمه ب

(250)

۲۲ - سور څ جمعه

آیت ا : جناب علامہ نے اس آیت مبارکہ کے ایک جز کا بیتر جمہ تحریر فرمایا۔ "تو کہداے یہودی ہونے والو اگرتم کو دعویٰ ہے کہتم دوست ہو اللّٰہ کے سب لوگوں کے سوائے تو مناؤانے مرنے کو اگرتم تیج ہو' خط کشیدہ الفاظ کا مغہوم کسی کی بھی سمجھ میں آتا مشکل ہے۔''مرنے کو مناؤ'' ارد كاردز مرتبي ب\_ داخ جو كه بير فَتَه بنوا المهوُتَ "كا ترجمه ب\_ ان الفاظ ترجمہ''پُس موت کی تمنا کرو'' بھی ہوسکتا تھا؛ کیکن جناب علّامہ نے شاہ صاحب کے ترجیے میں تسہیل کی کوئی کوشش ہیں گی، بلکہ آئکھیں بند کرکے شاہ صاحب کے ترجے نقل فرمالیا۔ شاہ صاحب کا ترجمہ ہیے: ''تو کہہ اے یہود ہونے والو اگرتم دعویٰ کرتے ہو کہتم دوست ہو اللّہ کے سب لوگوں کے سوانو مناؤ مرنے کو اگرتم تیج ہو' ''مناؤ مرنے کؤ' کے علاوہ ''سب لوگوں کے سوائے'' کا مفہوم بھی واضح نہیں **ہے۔امام احمد رضانے اس آیت کا بیتر جمہ لکھایا:** · · تم فرما وَ اے یہودیو اگرتمہیں سے گمان ہے کہ تم اللّٰہ کے دوست ہواورلوگ نہیں تو مرنے کی آرزد کرد اگرتم تیج ہو' شاید اس کا اثر ہو کہ جناب علّامہ کے ترجے کے کسی مجہول الاسم کے کو اس غلط کا احساس ہوا ادر اُس نے حوصے میں صحیح کی۔ '' آرز و کرواینے مرنے کی' آیت ۲ : جناب علامه کا نام نهادتر جمه به ب ''اور وہ بھی نہ منائیں گے اپنا مرنا اُن کاموں کی دجہ ہے جن کو آگے بھیج <u>ج</u> ہیں اُن کے ہاتھ اور اللہ کوخوب معلوم ہیں سب گنہگار'' چونکہ ''مرنا منانے'' کی بات ہے اور اس پر گفتگو ہو چکی اس لیے بلاتبرہ جنار



" اور جب دیکھیں سودا بکتا یا پچھ تما شا کھنڈ جاویں اُس کی طرف ادر جھے کو چھوڑ ۔ جادی کمڑا تو کہہ جواللہ کے پاس بے سوبہتر ہے تماشے سے اور سودے سے اور الله بهتر بروزي ديين والا امام احمد رضانے اس آیت مبارکہ کا فوری طور پر حضرت صدرالشریعہ کو بیتر جمہ قلم بندكرايا: "اور جب انہوں نے کوئی تجارت یا کھیل دیکھا اُس کی طرف چل دیے اور متہیں خطبے میں کمڑا چھوڑ کئے تم فرماؤوہ جواللہ کے پاس ہے کھیل سے اور تجارت ے بہتر ہے اور اللہ کا رزق سب سے اچھا''



٢٣- **سورةِ مُنْفِقُوْن** 

آیت ۲: جناب علّامه محود الحن نے اس آیت کا بیتر جمہ بین السّطور میں تحریر فرمایا ''انہوں نے رکھا ہے اپنی قسموں کو ڈھال بنا کر پھرروکتے ہیں اللّٰہ کی راہ سے بہ لوگ بر ے کام میں جو کررہے میں " "رکھا ہے اپنی قسموں کو ڈ **ح**ال بنا کر'' بید فقرہ ہی فصاحت سے دور ہے۔ پھر" لوگ بڑے کام ہیں جو کررہے ہیں' علاوہ غیر ضبح ہونے کے عجیب بھی ہے۔ بادی ا<sup>لنظ</sup> میں محسوس ہوتا ہے کہ لوگوں کو''بُرے کام' کہا گیا ہے۔ اگرچہ آخری فقرہ شاہ صاحبہ کے ترجم میں بھی یوں ہی ہے۔ شاہ صاحب علیہ الرحمہ کا ترجمہ اس طرح ہے: <sup>، د</sup>رکھی ہیں اپنی قسمیں ڈھال بنا کر پھرروکے ہیں اللّٰہ کی راہے بیہ لوگ بُرے كام يں جوكرے يں جب شاہ صاحب کے ترجے کی نقل ہی اُڑانی تھی تو ابتدائی حصے میں تصرف کیوا کیا؟ بیہ اہم سوال ہے جبکہ اُن کے ترجمے میں کوئی لفظ متر دک نہیں تھا۔ اگر دقیق <sup>ابغ</sup> تھا تو جناب علّامہ ایک لفظ اپنی طرف سے بڑھا کر اور دولفظوں کو بدل کر بھی اس ۔ سریع الفہم کہاں کر پائے۔ جو ترجمہ شاہ صاحب نے عطا کیا تھا جناب علّامہ اُس روح کو بھی قائم ہنہ رکھ سکے۔ صرف ترجیم اور اصلاح کے شوق میں ایسا ہوا۔ امام ا رضان اس آيت كابيترجم فورى طورير الملاكرايا: ''انہوں نے اپنی قسموں کو ڈھال تھہرائیا تو اللہ کی راہ سے ردکا بے شک وہ بہت بی بر بے کام کرتے ہیں''



۲۳ – سورة تغابُن

آیت ا : علآمہ محود الحن میا حب نے اِس آیت کا ترجمہ مصحف میں اِس طرح تريغ الاب " پاکی بول رہا ہے اللّٰہ کی جو پچھ ہے آسانوں میں اور جو پچھ ہے زمین میں اُس کا راج ہے اور اس کوتعریم اور وہی ہر چز کرسکتا ہے' " اُس کو تعریف" کہاں کی اردو ہے علامہ صاحب بی اس کو جانتے ہوں گے۔ عام أردو داں تو اس نقرے میں ''کو'' کی بجائے '' کی'' بولتے اور لکھتے ہیں۔ شاہ حبدالقادر صاحب عليه الرحمه نے بھی اس طرح ترجمہ تحریر فرمایا تھا: " یا کی بولتا ہے اللہ کی جو چھ ہے آسانوں میں اور زمین میں اُس کا راج ہے اور أى كى تعريف ب اور دە ہر چيز كرسكا ب شاہ مساحب نے ''اس کی تعریف'' تحریر فرمایا تھا، مگر جناب علّا مہ کی زبان دانی الاحظه فرمایی کہ انہیں بیہ یا تو مشکل معلوم ہوا یا "متردک" یہ میں تو انہوں نے اس کی اتم پار کردی۔ جناب علامہ نے ''کی''کو''کو' سے بدل کرکون ساتیر مارا ہے یہ اُن کے مذارح یا شاکردوں کے شاکرد بن بتائیج میں۔ امام احمد رضانے اس آیت کریمہ کا درج ذيل ترجمه فورى طور يراط كرايا تعا: "الله كى ياكى بولتا ب جو چما سانوں ميں ب اور جو چماز مين ميں أى كا مُلک ب اور أى كى تعريف اور وه مرچز يرقادر ب





آیت ا: جناب علامہ نے اس آیت کے ایک حصے کا ترجمہ اس طرح ارقام فرمایا: <sup>••</sup>اے نبی جب تم طلاق دو عورتوں کوتو اُن کو طلاق دو اُن کی عقرت پر ' اس حضبہ آیت میں مسلمانوں کو طریقۂ طلاق تعلیم فرمایا گیا ہے اگر چہ خطاب کو کریم علیہ الصلوۃ واسلیم سے ہے۔جیسا کہ علّامہ کے مفتر علّامہ شبیر احمد عثانی ۔ اپنے حاشی میں لکھا ہے: " بيه بي كومخاطب بنا كر أمّت كوخطاب كيا <sup>گ</sup>يا ب<sup>2</sup> محر علّامہ کے ترجے کی لفظیات میں ایسا کوئی قرینہ موجود نہیں ہے۔ جبکہ ضروری تعابر ترجمهٔ قرآن ہمیشہ تغسیر کے ساتھ بلی شائع نہیں ہوتا۔ شاہ عبدالقاد، صاحب علیہ الرحمہ کا ترجمہ بھی یہی ہے، جس کو جناب علّامہ . بغیر خور وفکر اُٹھا کر اپنے نسخ میں رکھ لیا ہے۔ امام احمد رضا نے اس حضۂ آیت کا ترجمه مولاتا امجد على اعظمى كوبول كرقكم بندكرايا: '' اے نبی جب تم لوگ عورتوں کو طلاق دوتو اُن کی عدّت کے وقت پ انہیں طلاق دؤ' ایک لفظ ''لوگ' کے اضافے نے خطاب میں عمومیت پیدا کردی اس کو کہتے ' "مہارت زبان' ۔ ۲۲-- <del>سورةِ تحريم</del> آیت ۳ : حضرت علّامہ نے اس آیت کے ایک نجو کا مندرجہ ذیل ترجمہ التطور مي تحرير فرمايا: ''اور جب چھیا کر کمی نبی نے اپنی کسی عورت سے ایک بات پھر جب اُ<sup>س .</sup> خر کردی اُس کی اور اللّہ نے جنگا دی نمی کو وہ بات تو جنگائی نمی نے اُس کم

ے کچھ اور ٹلا دی کچھ پھر جب وہ ہتلائی عورت کو بولی تجھ کو کس نے ہتلا دی' تر یک اکمر ا اکمر ا انداز بتارہا ہے کہ ترجمہ نگار زبان کی مہارت نہیں رکھتے متھ - ایک بیوی صلحہ نبی سے کہیں '' بچھ کو کس نے ہتلادی'' سے صاف معلوم ہورہا ہے کہ ترجمہ نگاد کے دل میں نبی آخر غلط بیج کے لیے کوئی عزت اور وقعت نہیں تھی ۔ قابل غور یہ بھی ہے کہ شاہ عبدالقادر صاحب کا کیا ہوا ترجمہ (جس کا ترجمہ جناب علا مہ نے عور یہ بھی ہے کہ شاہ عبدالقادر صاحب کا کیا ہوا ترجمہ (جس کا ترجمہ جناب علا مہ نے عور یہ بھی ہے کہ شاہ عبدالقادر صاحب کا کیا ہوا ترجمہ (جس کا ترجمہ جناب علا مہ نے ماجت نہیں، خود ملاحظہ فرمالیں ۔ شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے یہ ترجمہ تر ہے ۔ تبمر ے ک ماجت نہیں، خود ملاحظہ فرمالیں ۔ شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے یہ ترجمہ تر ہے ۔ تبمر ے ک ماجت نہیں، خود ملاحظہ فرمالیں ۔ شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے یہ ترجمہ تر ہے ۔ تبمر ے ک ماجت نہیں، خود ملاحظہ فرمالیں ۔ شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے یہ ترجمہ تر ہے ۔ تبمر ے ک ماجت نہیں، خود ملاحظہ فرمالیں ۔ شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے یہ ترجہ تر نے بی تر ہے ۔ م ترکردی اُس کی اور الملہ نے جتا دیا نبی کو یہ جمائی نبی نے اُس میں سے بچھ اور نہ اور دی بچھ پھر جب وہ بتایا عورت کو بولی بچھ کو کس نے بتایا''

نے شاہ صاحب کے ترجیح میں تھڑ ف کیا ہے وہیں وہیں عبارت میں پھو ہڑین آ گیا ہے۔امام احمد رضانے اس حقبہ آیت کا بیرتر جمہ فوری طور پر املا کرایا:

۔ "اور جب نبی نے اپنی ایک بی بی سے ایک راز کی بات فرمائی پھر جب وہ أس كا ذكر كرميتهى ادر الله في أس في ير ظاہر كرديا تو في في أس كا حركر اور کچھ سے چیٹم پوٹی فرمائی بھر جب نبی نے اُسے اُس کی خبر دی ہو لی حضور کو س نے بتایا"

٢٢- سورة مُلک آيت ١٢: جناب علّامة الدبرآيت بذاك أيك جزئ ترج مي تحرير فرمات بي: «تم ترم مو مح مواس سے جو آسان میں ہے اس سے کہ دھنسا دے تم کو زمین میں''

جناب علامہ کے نزدیک باری تعالی عزوجل آسان میں ہے۔ جب علامہ نے یہ لکھا ہے تو بھی اُن کا عقیدہ بھی ہوگا۔ کیا اس سے بیز تیجہ ہیں نکتا کہ علاّ مدموصوف جناب رب العزت کے لیے مکانیت کے قائل متے۔تقریباً ایہا بی ترجمہ شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ نے اردو زبان کے تشکیلی عہد میں کیا تھا۔ اس لیے بید اُن کی زبان کی مجبوری تھی۔ شاہ صاحب علیہ الرحمہ کاتح رفر مایا ہوا آیت ہندا کے اس جُو کا ترجمہ درج ذیل ہے: '' کیا تڈر ہوئے ہواس سے جو آسان میں ہے کہ دھنسادے تم کوزمین میں' جناب علّامہ نے اس ترجے کو الفاظ کا اُکٹ پھیر کر کے اپنا کرلیا۔ امام احمد رضا نے اس حتبہ آیت کا بیر جمہ ککھایا: '' کیاتم اس سے تڈر ہو تکئے جس کی سلطنت آسان میں ہے کہ تہیں زمین میں دهنسا دیے' ایک غلط عقیدے سے کس مفائی پسے ساتھ اپنے قارئین کو بچا کر لے گئے۔ بہ قایل داد ہے۔ ہے۔ ین زکورہ الدآبیہ سریطتے چلتے مضمون کی اس آیت کے ایک چلتے کا

| ایت ک <u>ا</u> . کرورو بالا ایک سے جب میں میں میں ایک سے ا                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ترجمه جناب علامه في يو تحرير فرمايا:                                                                                          |
| "یا تڈر ہو گئے ہو اُس سے جو آسان میں ہے اس بات سے کہ برسا دے تم پر                                                            |
| مينھ پھروں کا''                                                                                                               |
| وہی بات ہے جو آیت الے کر جے میں تھی۔ شاہ صاحب نے زبان کی نارسائی                                                              |
| یے عبد میں اس صنہ آیت کا ترجمہ تحریر کیا ت <b>ق</b> ا:                                                                        |
| ' یا نڈر ہواس سے جو آسان میں ہے کہ چیوڑے تم پر پھراؤیا <sup>و</sup> کا''                                                      |
| الماج بيذا بترجعت صدرالشريعة كوحصة آيت كابهترجمه اللاكرايا:                                                                   |
| ، میں جب مرکب میں میں میں میں میں میں میں میں میں ہے۔<br>' یاتم تذر ہو کئے اس سے جس کی سلطنت آسان میں ہے کہتم پر پھراؤ بیلیے' |
| Click For More Books                                                                                                          |
| https://archive.org/details/@zohaibhasanatt                                                                                   |



· • متم فرما دُوبی ہے جس نے زمین میں تہمیں پھیلای<u>ا</u> اور اُس کی طرف اُٹھائے حاد شخ

آیت ۲<u>۲</u>: اس آیت کر جے کا موازند مقصود تہیں ہے؛ بلکہ "فاضل پر بلوی کا مشن' کے مصنف نے امام احمد رضا پر جو بید الزام لگایا تھا کہ انحوں نے اس تر جے میں کلمہ حمر "اتسما' کا ترجمہ چھوڑ دیا، کا جواب دیتا ہے۔ ذیل میں کنز الا یمان ہے آیت زیر بحث کا ترجمہ تھوڑ دیا، کا جواب دیتا ہے۔ ذیل میں کنز الا یمان ہے آیت ' زیر بحث کا ترجمہ تھوڑ دیا، کا جواب دیتا ہے۔ ذیل میں کنز الا یمان ہے آیت ' تر بحث کا ترجمہ تو اللہ کے پاس ہے اور میں تو یک معاف ڈر سنانے والا'' اعتراض کرتے دفت مصنف نے اپنے ذہن سے ایک اختراع کیا کہ عربی کے

(258)

کلہ حصر 'اتھا '' کے تر بیج اردو یم ' مرف ' اور '' بی درست ہی۔ تر یو لرمات ہیں۔ · '' حقیقت ہے ہے کہ قرآن کریم می '' اند سا '' سے جو حصر متصود ہے وہ اردو می کلہ ' سر ف' ' سے تو کچہ حاصل ہوتا ہے کہ '' بی '' سے انتا نہیں۔'' (صفحہ الا ا) مصنف نے اس قول کے ثبوت میں کو بی حوالہ نہیں دیا۔ بغیر ثبوت کے زبان کے معا لم میں کسی ایسے شخص کی ذاتی بلکہ عناد پر منی رائے کو کیے تسلیم کیا جاسکتا ہے جس کا زبان دانی میں کو بی مقام نہیں۔ اس علم میں وہ کو بی کتاب تو کیا کہتے کو بی معمون بھی نہیں لکھ سے ہیں اور اسی پر کیا موقوف آن تک ان کی تصنیف (اس کتاب کے علاوہ) نہیں لکھ سے ہیں اور اسی پر کیا موقوف آن تک اُن کی تصنیف (اس کتاب کے علاوہ) اس لیے مصنف کو نہ تو اس کا حق بینچتا ہے کہ وہ ایسے عالمانہ فیصلے کریں اور نہ اُن کا یہ منصب ہے۔ کا خوات میں کسی مدر کا مہتم ہونے سے کو بی شخص لیز بان

کھل کر سامنے آرہے ہیں۔ اُن کے شاگردوں کے شاگرداردو مسلس کر سامنے آرہے ہیں۔ اُن کے شاگردوں کے شاگردادر چر اُن کے بھی شاگرداردو

زبان کے اصول اور لکیے اپنی طرف سے بنانے لگیں تو اس زبان کا خدا ہی حافظ ہے۔ اردو میں کلمات حمر کون کون سے بی یہ جانے کے لیے مصنف کو ''اساس اردو' مولفہ مولوی حافظ سیّد جلال الدین احمہ جعفری زینی ، ناشر کتب خانہ انجمن تر تی اردو، جامع مسجد ، والی (جون 2016ء) میں تروف تخصیص بر صفحات نمبر ۱۵۰ تا ۲۵۰ مطالعہ کرنے کا مشورہ دیا جاتا ہے۔ زبان درازی یا بے ضابطہ اصول سازی کی کوئی اہمیت سجیدہ اور ذکی علم حضرات کی نظر میں نہیں ہوتی۔ ہاں تو مندرجہ بالاصفحات میں اردو میں مستعمل کلمات حصر کا بیان ہوا ہے اُن میں کلہ ''تو'' بھی ہے اور بیکلہ امام احمد رضا کے زیر بحث آیت کے تر جے میں موجود ہے۔ اب اگر مصنف اردو کے کلمات حصر سے واقف نیک بی تو اس بارے میں کوئی کیا کر سکتا اب اگر مصنف اردو کے کلمات حصر سے واقف نیک بی تو اس بارے میں کوئی کیا کر سکتا

## ہے۔ یا بات یہ ہے کہ وہ واقف تو میں مگر امام احمد رضا پر جموتا الزام نہیں لگائیں گے تو قلب و ذہن کو سکون نہیں ملے گا۔ اس مرض کا بھی کسی کے پاس کوئی علاج نہیں ہے۔

۲۸- سور فی قلم آیت ۲: جناب علامہ نے اس مختری آیت کر جمہ کے تحت رقم فرمایا: " کہ کون ہے تم میں جو پچل رہا ہے' جناب علامہ نے '' پچل رہا ہے' عربی لفظ' مَفْتُونُ'' کا ترجمہ کیا ہے۔ مولوی سیّد احمد دہلوی مرتب فرجگ آ مغید کے مطابق '' بچلنا'' مصدر اور اُس کے مشتقات ہندووں کی زبان سے متعلق ہیں۔ جناب علامہ نے ' کمفتُونُ'' کا ترجمہ ' پچل رہا ہے' اس لیے کیا ہے کہ شاہ عبدالقادر صاحب نے ایسا ہی کیا تھا اور جناب علام مشاہ صاحب مار سے ترجم میں کر سکتے تھے۔ شاہ صاحب علیہ الرحمہ کا ترجمہ سے ج

· مون ايت تيم جم جم كريك ريا اين " ووتوں تربیحے سامنے ہیں۔ قارعین کرام خود ملاحظہ فرمالیں کہ جناب علّامہ نے ترج من كيا تير مادا ب- رما شاہ مماحب كرتے ميں " بيل رما بے ' ہونے كا موال تو امید بلکہ یعین ہے کہ اُن کے عہد میں بہ لفظ کی ایک طبعے کے ساتھ بخصوص نہ د **ہا ہوگا؛ کمر جناب علّا مہ کے مجد میں ہی فرینک آ من**یہ مرتب ہوئی جس میں الفاظ کے مسلم جو ہری اور یار کمی مولوی سند احمد دہلوی نے اس لفظ کو ہندوں کا لفظ لکھا۔ اور ہندوں کے اس لفظ کے ساتھ جناب علامہ محود الحن کی محبت ہی خاص نہیں ہے بلکہ اُن کے شاکرداور مغتر علامہ شبیر احمد عثانی نے جناب علامہ سے ١٣ - ١٢ پر س کے بعد بھی

/https://ataunnabi.blogspot.com/ (260) اس لفظ سے اپنی مجت کا شوت دیا اور ای آیت کے حاضے میں تحریر قرمایا۔ '' پا تکوں ک طرح پکلی پکلی یا تیں کرتا تھا''۔ کیا جناب شیر احمد اس جگہ '' بہتی بہتی یا تی '' نہیں لکھ سکتے تھے؟ حکر دل کا لگا 5 تو کسی دوسر ے قرقے اور اُس کی زبان کے ساتھ تھا۔ م ترا دل تو ہے صنم آ شنا تخصے کیا لے گا نماز میں اور جناب علاّ مدمحود الحن کی اس لفظ کے ساتھ تھی یا دابتگی کا عالم یہ ہے کہ ای سورت کی آیت ای کی جو قاری '' بچلا'' کو '' بھنگا'' کے متی میں لے چکا ہے دو اس مقام پر ( کیا آیت 1 میں جو قاری '' بچلا'' کو '' بھنگا'' کے متی میں لے چکا ہے دو اس مقام پر '' بھنگا'' کے متی نہیں لے گا؟) کیا دو اس لفظ کا ترجمہ بتھلا، جھولا، درمیانی، نوچ والانہیں

كرسكتے تھے؟ مكر جب دل ہى منم آشنا ہوتو .....

امام احمد رضانے اس آیت پاک کا بیتر جمد تحریر کرایا:

<sup>••</sup> کهتم میں کون محنون تھا''

آیت <u>۳۲</u> : علّا مدمحود الحن صاحب اس آیت کا ترجمه حضرت شاه عبدالقادر علیه ...

الرحمہ کے مصحف سے معمولی تصرف کے ساتھ اس طرح نقل فرماتے ہیں:

<sup>(ر</sup>جس دن کہ کھولی جائے پنڈ کی اور وہ بلائے جا تیں تجدہ کرنے کو پھر نہ کر سکیں' شاہ عبدالقادر صاحب علیہ الرحمہ کا ترجمہ سے ہے: <sup>(ر</sup>جس دن کھولی جاوبے پنڈ کی اور بلائے جاویں سجدے کو پھر نہ کر سکیں'' <sup>(()</sup> پنڈ کی'' لفظ'' ساق'' کا ترجمہ ہے۔ اس لفظ پر غیر مسلموں نے اعتراض کیے <sup>()</sup> پنڈ کی'' لفظ'' ساق'' کا ترجمہ ہے۔ اس لفظ پر غیر مسلموں نے اعتراض کیے <sup>()</sup> پنڈ کی'' لفظ'' ساق'' کا ترجمہ ہے۔ اس لفظ پر غیر مسلموں نے اعتراض کیے <sup>()</sup> پنڈ کی'' لفظ'' ساق'' کا ترجمہ ہے۔ اس لفظ پر غیر مسلموں نے اعتراض کیے <sup>()</sup> پنڈ کی'' لفظ'' ساق'' کا ترجمہ ہے۔ اس لفظ پر غیر مسلموں نے اعتراض کیے <sup>()</sup> پنڈ کی'' لفظ'' ساق'' کا ترجمہ ہے۔ اس لفظ پر غیر مسلموں نے اعتراض کیے <sup>()</sup> پنڈ کی' لفظ'' ساق'' کا ترجمہ ہے۔ اس لفظ پر غیر مسلموں نے اعتراض کیے <sup>()</sup> پنڈ کی' لفظ'' ساق'' کا ترجمہ ہے۔ اس لفظ پر غیر مسلموں از کون روک سک

https://ataunnabi.blogspot.com/ کے بھی قرآن کریم کے نسخ طبع ہوتے ہیں۔ ایسے تنوں میں ترجمہ پڑھنے دالے کا ذہن كد حرجائ كا- اس بارے من جناب علامہ نے بحد میں سوچا۔ شاید وہ سوچ بھى نہيں سکتے تھے اگر سوچے بھی تو کیا کر لیتے۔ جب شاہ عبدالقادر صاحب کے نسخ میں انہیں اس لفظ پر کوئی تبر و نہیں ملاتو دہ اپنے طرف سے کیے پچولکھ دیتے۔ شاید جناب علّا مہ میں نہ اتناعم تما ند وصلد امام احد رضان اس آيت كابير جمد الماكرايا: "جس دن أيك ساق كھولى جائے كى (جس كے متى اللہ ہى جانتا ہے) اور سجدے کو بلائے جائیں گے تو نہ کرسکیں گے ' تکا ہے ہے کہ ترجے کا حق ادا ہو گیا۔ توسین کے سات کے لفظوں نے سارے الزامات كوأتما ذيا ادر قارى كوشم سے بحاليا۔ ۲۹- سورة حاقيه آیت ۵: جناب علامه محود الحن نے اس آیت کا ترجمہ اس طرح تحریر فرمایا: «مودہ جو خمود تھے غارت کردیئے کئے اُچھال کر'

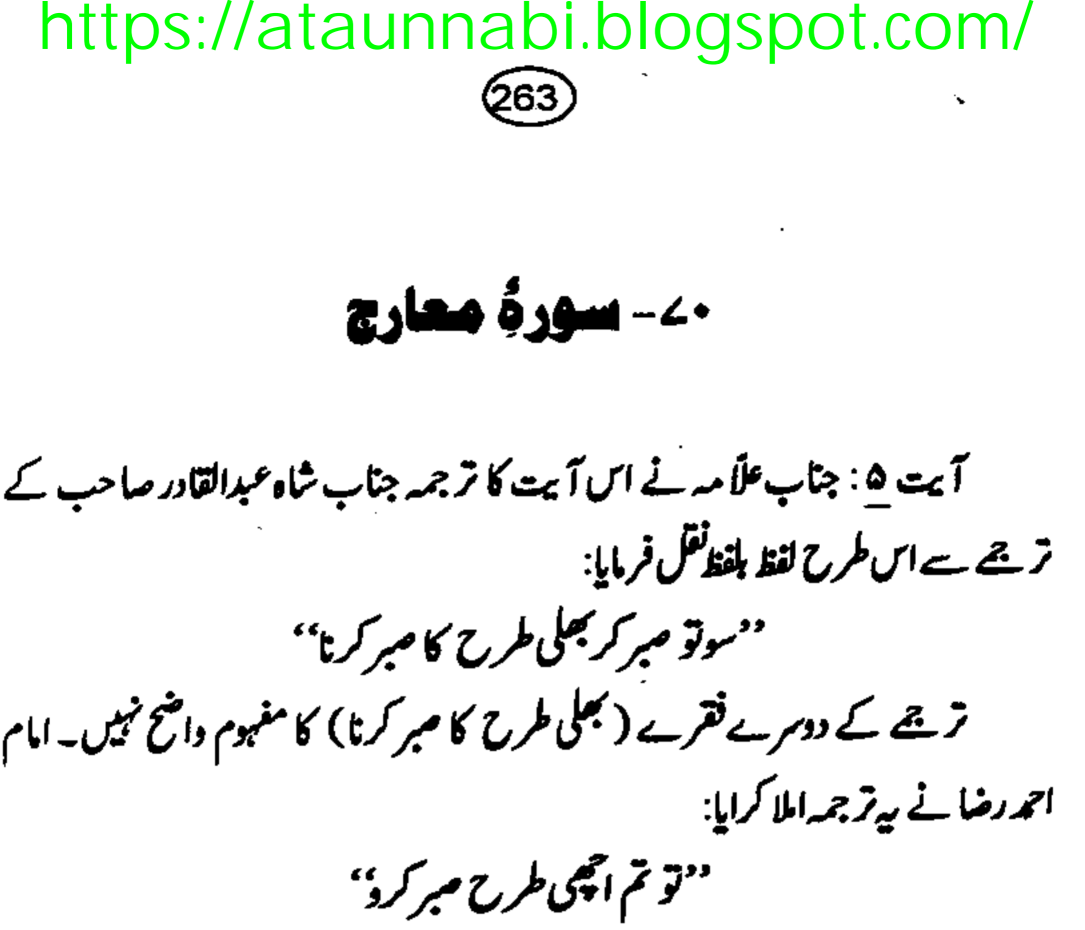
شاه ماحب نے برتر جمد تحریر فرمایا تھا: «مودہ جوشمود تھے سو کھیائے کئے اُچھال سے' ادرامام احدرضات بيرجمه الملاكرايا: "تو شمودتو ہلاک کیے <u>ک</u>ئے صد سے گزری ہوئی چکھاڑ سے' آیت ۲۲: جناب غلّامہ نے اس آیت مقدسہ کا بیتر جمہ اپنے تسخ میں تحریر فرمایا: "اور ہیں ہے کہا پر یوں والے کاتم بہت کم دھیان کرتے ہو" جناب شاوم برالقادر ماحب كاترجمه بيرب: · · اور نہ کہنا پر یوں والے کاتم تھوڑا دھیان کرتے ہو' " پر يول والے" " كا بن كا ترجمه ب- قرآن اور اسلام ب دلچي ركھنے والا **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کوئی محض ایسانہیں ہوگا جو اس لفظ (کائن) سے واقف نہ ہو۔ چونکہ شاہ عبدالقادر صاحب نے قرآن کریم کا جو اردو ترجمہ کیا وہ ابتدائی کوشش تھی۔ کائن کے لیے انہیں کوئی اور لفظ نہیں سوجھا تو انہوں نے ''پریوں والے'' ترجمہ کردیا اور اُسی کو جناب علامہ نے اپنے ترجم میں نقل کرلیا۔

اب سے پچاس برس پہلے تلک دھاری بر میں نثر ادلوگ دیہات اور شہر کے علوں میں پوتھی (پتر ا) لیے کلی کلی مکر کمر کمو متے اور پوتھی اور ہاتھ کی لکیریں دیکھ کر عورتوں اور بچوں کا مستقبل بتاتے پر کمر اکرتے تھے۔ نونے نو کلے بھی خوب کراتے تھے۔ بہت سے کمروں میں آگ بھی انہی کے مشوروں سے لگائی جاتی تھی۔ اُن کو بعد میں جوتش کہا جانے لگا اور وہ پھرنے کمو منے کے بچائے پچہری، جیل، اسٹیشنوں پر فٹ پاتھ پر بیٹھ کر اپنا دھندا کرنے گئے۔ اُس عہد میں (پچاس برس پہلے تک) ان کو ''پُر نے' ،''پُونے' ''تمر اری' یا '' پر یوں والے'' کہا جاتا تھا۔ شاہ صاحب کے عہد میں اردو زبان میں الفاظ کا کال

تحا- اس ليے انھوں نے '' پريوں واليے' بي ترجمہ فرماديا۔ جناب علامہ كا مراج ترجمہ

نگاری میں پچھاپیا تھا جس کو آج کل مکتمی پر مکتمی مارتا کہتے ہیں۔ تل بحر إدهر ۔ اُدهر نہیں ہوتا جاتے تھے۔ شاید بدأن كى مجبورى بى تحى اس كے انہوں نے اس كو يوں بى رب ديا\_ وه اس كي جكه "شكون" "فال كو يا "فال كمولن يا ديمن والا" بمى لكم كت ہے۔ یا کا بن بی رہنے دیتے ، اس سے بھی مغہوم میں پچھ دشواری نہ ہوتی ، مگر بات دہی مجوری کی ہے۔ امام احمد رضائے اس آیت کا بیتر جمہ املا کرایا: "اور نہ کسی کائن کی بات کتنا کم دھیان کرتے ہو"



آیت <u>ا</u>: جناب علّامہ کے مترجمہ قرآن کریم میں اس آیت کا ترجمہ اس طرح

درن ہے: · سب نظر آجا تیں تے اُن کو جا ہے گا گنہگار کسی طرح تچٹروائی میں دے وے اُس دن کے عذاب سے اپنے بیٹے کؤ' جناب شاد عبدالقادر مداحب في بيترجم تحرير فرمايا تعا: · · نظر آجادیں مے اُن کو منادے کا گنچگار کسی طرح چیز دائی میں دے اُس دن کی مارت البيخ بيخ ان ترجموں میں لفظ " چھروائی" غیر صح بے جناب علّامہ کا ترجمہ کی مغہوم کو واضح نبی کرتا۔ امام احمد رضانے بیتر جمہ املا کرایا: ''ہوں کے انہیں دیکھتے ہوئے بحرم آرز و کرے گا کاش اُس دن کے عذاب سے چھٹنے کے برالے میں دے دے اپنے بیٹے'

ا2- **سور ۽ نوح** 

ُ٢٢ **- سور ڊُ جسن** 

ترجے کو معمولی سے تصرّف کے ساتھ اس طرح اپنے نسخ میں نقل فرمایا: "تو کہہ مجھ کو حکم آیا کہ شن کئے کتنے لوگ جنوں کے پھر کہنے لگے ہم نے سُنا ہے ایک قرآن عجیب' شاه صاحب عليه الرحمه في اس آيت كابيتر جمة تحرير فرمايا تعا: " تو کہہ محصو کر آیا کہ من سکتے کتنے لوگ جنوں کے پھر کہا ہم نے سنا ہے ايک قرآن عجيب' تر یہے کی زبان اور اسلوب بیان کے فرق کو دیکھنے کے لیے اس آیت کا امام احمہ رضا كا الملاكرايا بوابيترجمه ملاحظه فرمايية:

https://ataunnabi.blogspot.com/ ''تم فرماد بھے وی ہوئی کہ چھ جنوں نے میرا پڑھنا کان لگا کر سُنا تو بولے ہم نے ایک بچیب قرآن سُنا'' آيت • !: پہلے اس آيت شريفه كا جناب علامه كا تحرير فرمايا موا ترجمه ملاحظه فرايخ " اور بیر کم جم بیں جانتے کہ بُرا ارادہ تھر اب زمین کے رہنے والوں پر یا جا ہا ہے اُن کے **تن میں اُن** کے رب نے راہ پر لانا'' شاه مساحب عليه الرحمه كالترجمه بحى لك مجلك يمي تحابه ملاحظه فرمايية: ''اور میر کم جمیس جانتے کچھ بُرا ارادہ تھہرا ہے زمین کے رہنے دالوں پر یا جابا أن كر من ش أن كرب نے راہ ير لانا'' سرد منت رہے۔ کیا مجال کہ ترج سے آیت کا منہوم واضح ہوجائے۔ امام احمد دضانے بیترجہ عنایت فرمایا: <sup>د د</sup>اور ہیکہ جمیں جمیس معلوم کرز مین والوں سے کوئی بُرائی کا ارادہ فرمایا گیا ہے یا اُن کے رب نے کوئی بھلائی جاتی ہے' اس ترجم سے آیت کا مفہوم بالکل واضح ہوجاتا ہے۔ اب او پر کے دونوں ترجے پڑھے وہ بھی سمجھ میں آجائیں سے، مرکزالا یمان کے وسلے ہے۔ اُس کے مطالع کے بحد۔ آیت 11: جناب علامہ نے اس آیت کے تحت شاہ عبدالقادر میا حب کے ترجے کو چند تعر فات کے ساتھ اس طرح تقل فرمایا: · • • اور بیر کہ پچھ ہم میں تھم بردار میں اور پچھ میں بے انصاف سو جولوگ تھم میں آ مے سوانہوں نے الکل کرایا نیک راہ کو' جناب شاوحبدالقادرعليه الرحمه فالمي آيب مقدمه كالترجمه اس طرح تحرير فرمايا تعا:

(اور یہ کہ کوئی ہم میں عظم پردار ہیں اور کوئی بے انصاف سو جو عظم میں آئے سو انہوں نے انگلی ذیک راہ' جناب علامہ نے (کوئی' کو' پکھ' سے بدلا اور' انگلی' کو' انگل کرلیا' سے بدل دیا۔ یہ اچھا کیا بلکہ اپنے دعوے کے مطابق کیا؛ عگر اس کے باد جود آیت کا منہوم غیر دیا۔ یہ اچھا کیا بلکہ اپنے دعوے کے مطابق کیا؛ عگر اس کے باد جود آیت کا منہوم غیر داختے ہی رہا۔ امام احمد رضا نے اس آیت کا یہ ترجمہ الملا کرایا: (اور یہ کہ ہم میں بچھ مسلمان ہیں اور بچھ طالم تو جو اسلام لائے انہوں نے ہملائی سو چی' آسکا ہے۔

~2**- سورةٍ مُرَّمِّل** آیت ۱۰: جناب علّامہ نے اس آیت کے تحت شاہ عبدالقادر صاحب کے ترج كواس طرح تعرّف كر يحتج يرفرمايا: ''اور سہتا رہ جو پچھ کہتے رہیں اور چھوڑ دے اُن کو بھلی طرح کا چھوڑ تا'' ي الكي اتحون شاه عبدالقادر عليه الرحمه كالرجمه محى ملاحظه فرما ليحيين · 'اور سہتا رہ جو کہتے ہیں اور چھوڑ اُن کو بھلی طرح کا چھوڑ تا'' بزجيح ميس مغائى ديمني بوتو امام احمر رضا كافوري طور يرلكعايا جواتر جمه ملاحظ فرمايح: «اور کافروں کی باتوں بر مبر قرما وّ اور انہیں اچھی طرح چھوڑ دو' آیت ۱۱: جناب علامہ نے اس آیت مبارکہ کے ترجے کو شاہ صاحب کے ترج سے اس طرح تعرّف فرما كرنش فرمايا:

https://ataunnabi.blogspot.com/ (267)" پھر کہا نہ مانا فرعون نے رسول کا پھر پکڑی ہم نے اُس کو دیال کی پکڑ'' ال آیت مبارکہ کا شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے بیر جمہ تحریر فرمایا تھا جس میں تعرف کرکے جناب علامہ نے اُس کواپنا برا کر پش کیا: " پھر کہا نہ مانا فرمون نے رسول کا پھر پکڑی ہم نے اُس کو پکڑ وبال ک<sup>ی</sup> " أس كو حكم " أس كى " موتا توقضيح موتا - امام احمد رضا في اس آيت كريمه <u>کتر جے کوان الغاظ میں واضح فرمایا:</u> "تو فرعون نے أس رسول كاتھم نه مانا تو ہم نے أسے سخت كرفت سے پكڑا"

۲۷- سورهٔ مدثر آیت ١٢: جناب علامه في شاه عبدالقادر عليه الرحمه كا ترجمه بغير تمي تعرّف کے اي معجف من أفحا كردكالياروه اس طرح ب "اور دیا می نے أس كو مال پھيلا كر" جناب علامہ نے تقل مارلی۔ اب منہوم کو جاننے کے لیے آپ اپنے ذہن کو تكليف دية ريد الم احدرضات بيرجمدالاكرايا: "اور أي وسيع مال ديا" آیت <u>۳۵</u>: جناب علّامہ نے اپنے قارئین کواس آیت کا بیتر جمہ عنایت فرمایا: "و ایک ہے بری چزوں میں کی منہوم قطمی فیر دامن ہے جبکہ شاہ ماحب علیہ الرحمہ کر آجے میں الی بات بىرىتى . بىرىتى . أن كاترجمە يە ب "وو دوزخ ايک ہے برى چروں مين

https://ataunnabi.blogspot.com/ (268) امام احد رضائے بیترجمہ الملاکرایا: · ' بے قتل دوزخ بہت بڑی چیزوں میں کی ایک ہے' حاشیہ کیستے وقت جناب شبیر احمد عثانی کو جناب علامہ کے ترجے کی کمی کا احسائر مواتو البين اس يربيه حاشيه **جرمانا پرا:** <sup>وولیو</sup>نی جو بڑی بڑی ہولناک اور عظیم الثان چیزیں خلاہر ہونے والی ہیں دوزرخ ان میں کی ایک چڑ ہے' ماف مطوم ہوتا ہے کہ کنزالا یمان سے استغادہ کیا جما ہے۔ آیت ۲۵ : جناب علامہ نے آیت زیر بحث کے ذیل میں جونز جمہ ککھا ہے اُکر كو بمحضح كى كوشش شيجي\_ترجمه بيرب: <sup>••</sup>اورہم تھے باتوں میں دمنے دمنے دالوں کے ساتھ' اور شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ نے اردو زبان کی ناداری کے عہد میں بیر جمہ تحرم قرمايا قما:

"اور ہم تھے بات میں دمنیتے ساتھ دمنینے والوں کے" اگر آپ کی نہم نے فکست شلیم کرلی ہوتو امام احمر رضا کافی الغور قلم بند کردایا ہو

بير جمه ملاحظه فرمائية:

''اور بے ہود ، فکر والوں کے ساتھ بے ہودہ فکریں کرتے تھے''

· · ·

<u>,</u>,,



20- سورة قيامه

آیت ا: اس آیت کے ذیل میں جناب علامہ نے شاہ عبرالقادر میا حب کا یہ ترجمہ من دعن نقل فرمایا:

" محم کھاتا ہوں قیامت کے دن کی" الی بی لفظیات آیت کے ترجے کی بھی ہے۔ زبان، چلن اور استعال کی پابند ہوتی ہے۔ اس لیے قواعد کے لحاظ ہے "قسم کھانا" صحیح اور درست روزمز ہ ہے؛ لیکن اللہ رب العزت کی شان کو کھوظ رکھتے ہوئے ایک پخلط محض اُس کے لیے عرفا یا مجاز محمل کھانے چینے جیسے الفاظ استعال نہیں کرتا۔ کیونکہ وہ کھانے چینے جیسے افعال سے پاک ہے۔ ای لیے امام احمد رضانے اس آیت کا بیتر جمہ لکھایا: تروذ قیامت کی قسم یاد فرما تا ہوں"

آیت ۱۵ : علامہ محود الحن ماحب نے اس آیت کے ذیل میں جناب شاہ المتاحب كالكعابوابية جمه بوبهوتل فرماليا: "اوريزالا دالے اين بہانے اب سے پچاس ساتھ برس پہلے لفظ "بڑے" ("خواہ" اور" اگر" کے معنی میں) ستعمل تفا یم " پڑا' نہیں۔ شاہ صاحب نے لفظ " پڑا'' کی مجوری کے باحث لکھا تو جناب علامہ نے أس كو بغير سويے سمجے تقل فرماليا۔ امام احمد رضائے بير جمہ املاكرايا: · "اور اگر أس ك ياس جتن بهات مول سب لا داسك



٢٢- سورة دهر

آیت اا: حضرت علّامہ نے اس آیت کے تحت بیر جمہ تحریر فرمایا: \*\* پھر بچالیا اُن کو اللّٰہ نے بُرائی سے اُس دن کی اور مِلا دی اُن کو تازگی اور خوش وقتی'

دینا، عطا کرنا یا بخشا کے معنی میں ''ملانا'' کم از کم سوموں برس سے تو اردد م مستعمل ہے نہیں۔ شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ کے عہد کی بول چال میں اس کے مرقہ ہونے کے امکان کو خارج نہیں کیا جاسکتا۔ اُس دقت شاہ صاحب نے اس آیت کا

ترجمہ تحریر فرمایا تھا: \*\* پھر بچالیا ان کو اللہ نے برائی سے اُس دن کی اور ملائی اُن کو تازگی او خوش بختی''

جناب علاً مد نے ندا و دیکھا ندتا و ''طلائی'' کو''طلادی'' سے بدلا اور شاہ صاح کر جے کے مالک بن بیٹے۔ گویا ''طلائی'' متروک یا مشکل تھا اور ''طلا دی'' رائ میل ہے۔ جواب نیس ہے اس قہم کا۔ اس کو کہتے ہیں ''کا تا اور لے دوڑی' ۔ امام رضا نے جناب صدرالشر بعہ کو اس آیت مبارکہ کا فوری طور پر بیر جمہ اطلا کرایا: ''تو آئیس اللہ نے اس ون کے شر سے بچالیا اور آئیس تازگی اور شاد مانی دا ''تو آئیس اللہ نے اس ون کے شر سے بچالیا اور آئیس تازگی اور شاد مانی دا تر بچے سے ہو بہوتقل فرما کر درج ذیل الفاظ میں رقم طراز ہیں: ''ایک چشمہ ہے اس میں اس کا نام کہتے ہیں سلیمیل'' تا کہ مارہ فور فرما کی کہ سے برصغیر کے مس علاقے کی اردو ہے۔ ''نام''

(271)

یں''یا یوں کمہ سکتے ہیں کہ 'اس شہر کا نام وتی ہے'۔ ''اس شہر کا نام دتی کہتے ہیں' جناب علامہ کے عہد بلکہ اُن کے عہد سے پہلے بھی نہیں بولا جاتا تعار ممکن ہے کہ شاہ صاحب کے عہد کی بنتی بکڑتی زبان میں اس کا چلن رہا ہو۔ مگر شاید جناب علامہ کو ان باتوں کی فہم نہیں تھی۔ امام احمد رضا نے اس آیت کر یمہ کا بیر جمہ تحریر کرایا: ''جنت میں ایک چشمہ ہے جس کو سلیل کہتے ہیں''

<u> ۲۷ - سورهٔ مُرسالت</u>

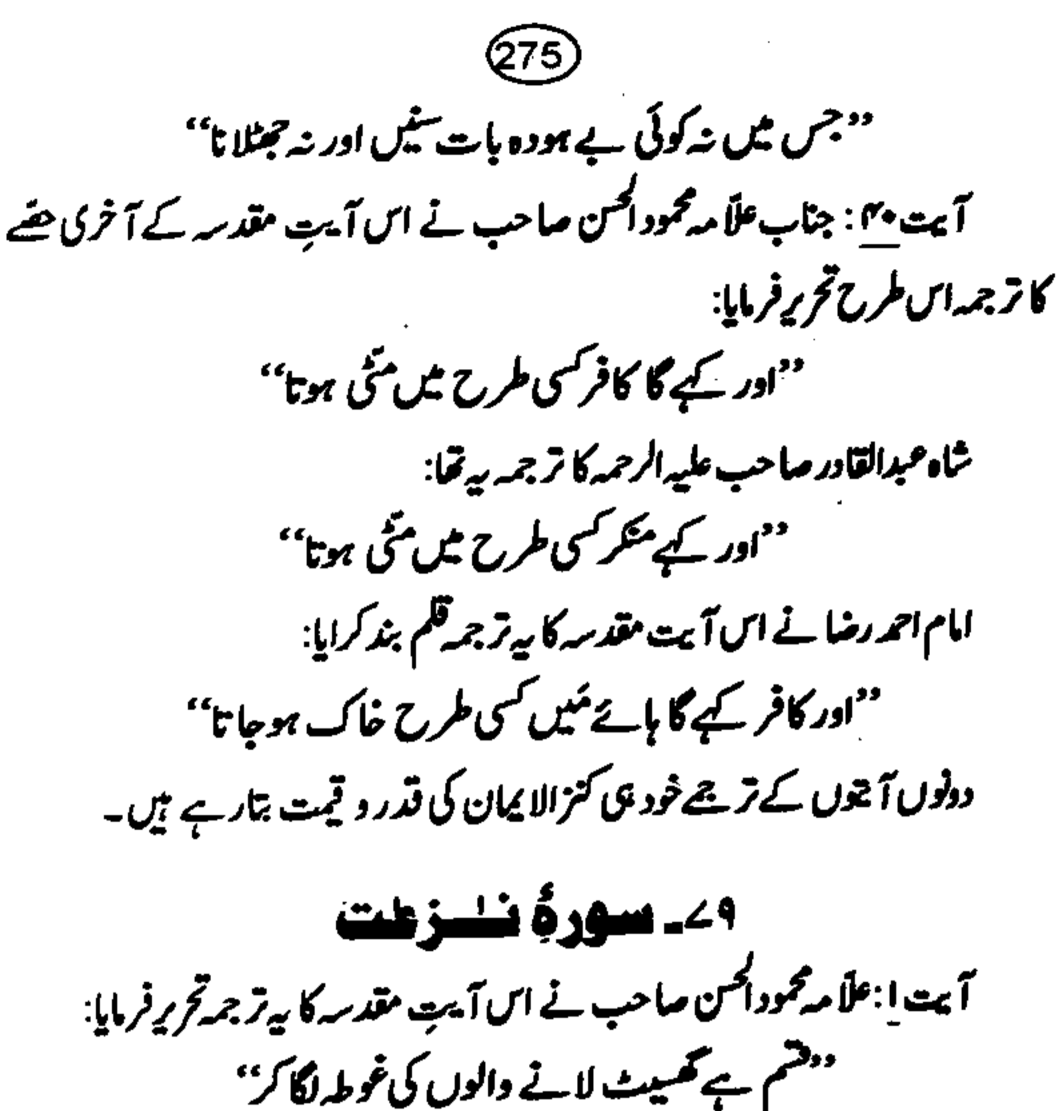
آیت <u>۲۳</u>: اس آیت کر جے میں حضرت علامہ کی اردو زبان سے نا آشانی ملاحظہ فرمایتے کہ دو فقرے ہیں اور ترجے میں دونوں میں تضاد پایا جاتا ہے۔ معاید ترجمہ بارگاو اللی میں کستاخی جیسا بھی ہے۔ ترجمہ یہ ہے: "' پھر ہم اُس کو پورا کر سکے سو ہم کیا خوب سکت والے ہیں' مصدر ''سکنا'' کے ماضی مطلق کے صیفے سے خواہ وہ مثبت ہی ہو فاعل کی مجبوری یا ہے۔ بسی کا اظہار ہوتا ہے۔ جیسے'' زید میچ ۲/ بج سو کر اُٹھ سکا''۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ

وہ ۲۷ بج سے پہلے ہیں اُٹھ سکایا '' بکر ایک تھنٹے میں ۵رکلومیٹر چل سکا'' مطلب ہوا کر جم اور زیادہ چلنے کی سکت ہی نہیں تھی۔ یا ''خالد ایک ماہ میں ایک ہزار روپے بچا سکا'' مطلب دامن ہے کہ وہ ایک ہزار سے زیادہ نہیں بچا سکا درنہ ہر محض زیادہ سے زيادہ بحبت كرنا جامتا ہے۔ (جناب علامہ نے جس طرح "بوراكراسك كلما ہے بداس طرح بولا بھی نہیں جاتا۔ اُس دقت بولا جاتا ہے جب کی کام کی تحیل میں دشواری ہو) جناب علامہ نے جس کا ترجمہ ''کراسکے' کیا ہے وہ تو ل اللی ہے۔ جبکہ وہ ہر شے پر قادر ہے۔ جیسا کہ جناب علامہ بھی متعدد مقامات پر ترجمہ فرماتے رہے ہیں۔ ليكن يمال قدرت اللى سے الكار ب اس كے يہ باركاد الوہين مس متاخى ب

جب ای آیت می سیمی ہے کہ "ہم خوب سکت والے بین" تو یہ تضاد ہوا۔ قدرت کا انکار تو پہلے فقر ے میں ہی ہو گیا جہاں فعل " سکے' کی نسبت اُس کی طرف کردگ گئی۔ اگر چہ جناب شاہ عبدالقدر علیہ الرحمہ نے بھی ایسا ہی تر جمہ فرمایا تھا۔ ترجمہ یہ تفا۔ " پھر ہم کر سیکے سو کیا خوب سکت والے بین' محرفقیر کی نظر میں شاہ معا حب ۔ ج ناوانستہ لغزش ہوئی ہے اُس سے صرف نظر بہتر ہے۔ کیونکہ شاہ معا حب کے ج زبان کا عہد تھا۔ اصول و تواعد ہی منفہ طنیس ہوتے تھے، زبان کی بار کیوں کی تو کول زبان کا عہد تھا۔ اس آیت کا یہ ترجمہ اطل کرایا: کہے۔ امام احمد رضا نے اس آیت کا یہ ترجمہ اطل کرایا:

https://ataunnabi.blogspot.com/ آب نمائد وگاہے در ہب ماہتاب نیز ہم چنیں می نمائڈ' (لیتن زبر کے ساتھ۔ دہ کہ گرمی کے دنوں میں پیاسے راہی کوسورج کی چک سے جنگل کا ریت دور سے پانی کی طرح دکھائی دیتا ہے اور بھی رات میں چاندنی بھی ایسا بی ظاہر کرتی ہے) فرہنگ آصفیہ بی سُراب کے بیامتنی لکھے ہیں۔''وہ چیز جو موسم گرما میں عین دو پہر کے دقت زمین شور میں پانی کا دھوکا دیتی ہے ..... وہ کلر زمین جو سورج کے سامنے پانی کے مانند چیکتی ہے۔ بعض لوگوں کا خیال ہے کہ اُن آب نما بخارات کا نام ہے جو بیابان میں پانی کی مانند معلوم ہوتے ہیں۔' نوراللغات میں اس کے بیمتن درج میں: ''ریمل زمین جو جاند سورج کی چک ے یانی کا دموکا دیتی ہے'۔ اس آیت مجیدہ کے رضوی تربیح کی جانب ڈاکٹر مجید اللّٰہ قادری صاحب (کراچی) نے توجہ دلائی۔ موصوف نے مغسر ین قرآن کی متعدد تفاسیر سے بھی لفظ سُراب کی تشريحات تقل فرمائي بي - جس كوزياده احتياج مو دمال ديکھے۔ (ديکھيے '' كنزالايمان اور معردف تراجم قرآن' از داکثر پروفیسر محید اللّه قادری صفحه ۵۳۴ تا ۵۳۸) فقیر یروفیسر قادری کاممنون ہے۔ سُراب کی کوئی بھی تعریف اُس دفت تک کمل نہ ہوگی۔ جب تک ریت ، چک اور پانی کی موجود کی کے کاذب احساس کا فوری طور پر ذکر نہ کیا جائے۔ اردو شاعری خصوصاً غزل میں بید لفظ بہت استعال ہوتا ہے مگر بار بار اس کی کمل تشریح کرنے کے · بجاب اسما تذو محض ایک لفظ ''د موکا'' سے اس کی ترجمانی کردیتے میں اور یہ داقعی ایک د موکا ہے اس کیے لیچھ غلط بھی نہیں۔ لغات میں بھی اس کے معانی میں لفظ'' دھوکا'' شامل موتا ہے۔

امام احمد رضا کے ترج سے پہلے کوئی سون بھی نہیں سکتا تھا کہ ترجمہ قرآن میں بھی اس لفظ کی ممل تعریف بیان کی جاسکتی ہے۔کنزالا یمان کے مطالعے کے بعد بیکا مشکل معلوم نہ ہوا، مر اس سے پہلے نامکن جیسا تھا۔ اب ملاحظہ فرمائیے کہ اس آیت کے ترجے میں امام احمد رضانے زبان دانی کا کیا کمال دکھایا ہے۔ ترجمہ سے ب ''اور پہاڑ چلائے جائیں سے کہ ہوجائیں سے جیسے چیکتاریتا دور سے پانی کا دحوکا دیتا'' لفظ "شراب" کی کمل تشریح تجمی یہاں ہوئی اور "ریا" اور "دیتا" میں قافیے لطف بمى شامل ہو كيا۔ اِس آیت کے ترجے کا جائزہ لیتے ہوئے سوچ رہا ہوں کہ کنزالا یمان میں ایے مقامات ہیں بچے بھی آئے ہیں جہاں کوئی خاص خوبی اور دکشی نظر آئی ہے، تحر اُس کو خلا تہیں کیا جاسکا۔ دجہ سے رہی کہ ہمارے ماہرین بلاخت نے انجمی تک بہت ی خوہوں او منعتوں کے نام تجویز نہیں کیے ہیں۔اس دجہ سے ان خوبیوں کا ذکر بھی جائزے میں ا کر سکا۔ اب تک کنزالا یمان کی ۲۱رخوبیاں گنائی جا بھی ہیں۔ تکر نام مطوم نہ ہو۔ ے سبب جو گنانے سے چھوڑ دی گئیں اُن کی تعداد اب فقیر کے ذ<sup>ہ</sup>ن میں نہیں ہے بہر حال آیت خدکورہ بالا میں تربیح کی جوخوبی سامنے آئی ہے اس بے تام کی خوبی بمى شرده خوبيون من شام كربيج ادر تعداد كوابميت بندد يجي-آیت ۳۵: جناب علّامہ نے اس آیت پاک کا ترجمہ اس طرح عنایت قرمایا: · · ن شنیں سے وہاں بک بک نہ مکرانا ' شاوعبدالقادرعليه الرحمه كاترجمه بيقا: <sup>••</sup> نہ بیں سے وہاں بکنا اور نہ مُکرانا '' امام احدرمنات بير جمداط كرايا:



س**اتحدي شاومبرالقا**در عليه الرحمه كالرجمه محى ملاحظه فرمالين: «دهم ب تحسيف لات والوں كى دوب كر" ودنوں ترجع آیت مقدمہ کی بالکل وضاحت نہیں کرتے۔ جناب علامہ نے " دوب کر" کو "فوط لکک" ہے بدل دیا۔ مطوم ہوتا ہے کہ اُن کی نظر میں ' دوب ک' متروک تھا یا مشکل بھر اس کے باوجود بھی سی سی میں ای آتا کہ آیے مقدسہ میں کیا فرمایا جا رہا ہے۔ امام احمد رضانے اس آیت مقد سہ کا جناب مدر الشریعہ کو فوری طور <u>ر</u> بير جمدا لملاكرايا: «جتم ہے اُن کی کیختی سے جان کمینچیں" جناب علامہ محود الحسن مباحب کے شاکردعلا مہ شہر احمد علانی کے لیے سے بھی

اییے اُستاد کا ترجمہ نہیں اُترا تو انہوں نے حاشے میں اس کی اس طرح وضاحت فرمائی: ''لینی اُن فرشتوں کی قشم جو کافر کی رگوں میں تھس کر اُس کی جان تختی سے تھیپٹ کر تكالين . امام احمه رضا کا فی الفور لکھایا ہوا ترجمہ پھر پڑھے اور ساتھ میں جناب شبیر احمہ عثانی کی وضاحت بھی۔ کنزالایمان کا سامیہ تغییر عثانی پر صاف نظر آئے گا۔ آيت ٢: جناب علامه في الله أيت باك كالرجمه ال طرح رقم فرمايا: "اور بند چھڑا دینے دالوں کی کھول کر" حضرت شاہ عبدالقادر صاحب نے بیر جمہ عنایت فرمایا تھا: <sup>••</sup>اور بند چھڑا دینے والوں کی کھول کر'' شاہ صاحب کے سامنے تو زبان کی مجبوری تھی؛ ٹمر جناب علّامہ سے بھی پچھ نہ ہوسکا۔ انہوں نے '' چھڑا دینے'' کو '' چھڑانے'' سے بدلا۔ شاید '' چھڑا دینے'' اُن کے نز دیک متروک یا مشکل تھا۔ مگر بات جہاں تھی وہیں رہی۔ ایک عام قاری کے لیے اردو ترجمہ بھی اتنا ہی مشکل رہا جتنا مشکل اُس کے لیے عربی متن تھا۔ امام احمد رضا نے آيت مقدمه كابه ترجمه الملاكرايا: ''اورنرمی سے بند کھولیں'' جناب علامہ کے ترجے کی خامی کو اُن کے شاگرد اور مفتر جناب عثانی نے بھی بحانب ليا- اس لي انہوں نے وضاحت فرمائی: " یعنی جوفر شیخ مؤمن کے بدن سے جان کی گر ہیں کھول دیں"۔ اس حاش يرجمي كنزالايمان كابى ار نظر آرماب: آیت اا: جناب علّامہ نے اس آیت مبارکہ کا بیتر جمہ درج بین السطور قرمایا۔ ·· كيا جب بم بو تجليس بذيال كهو كمرى ·

حیرت کی بات میہ ہے کہ شاہ صاحب کے ترجے میں بھی لفظ '' کھو کھر کی' موجود ہے۔ ہوسکتا ہے میہ ہو کتابت ہو کیونکہ شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے سورہ کیس کی ایک آیت کے ترجے میں '' کھو کھل'' تحریر فرمایا تھا۔ میہ بھی ممکن ہے کہ میہ شاہ صاحب کے ہاشر کی کارستانی ہو۔ کیونکہ شاہ صاحب کے ترجے کو جو ناشر دستیاب ہوئے دہ علا مہ محود الحن صاحب کے ٹولے کے ہی تھے۔ اور کیا تتجب ہے کہ انہوں نے سورہ کیس میں ہو چکی غلطی کی خفت مثانے کے لیے آگے جہاں جہاں '' کھو کھلا'' یا '' کھو کھلی'' کا ماد کھا اس کو '' کھو کھرا'' اور '' کھو کھر کی' بتا دیا ہو۔ ورنہ میہ یقین نے ساتھ کہا جا سکتا ہے کہ یہ ان کو '' کھو کھرا'' اور '' کھو کھر کی' بتا دیا ہو۔ ورنہ میہ یقین نے ساتھ کہا جا سکتا ہے کہ یہ اند خاصلی ان شرفا کی زبانوں پر بھی نہیں رہا۔ امام احمہ رضا نے اس آیت شر ایف کا سے ترجمہ اللا کرایا:

" کیا جب **گلی ت**ریاں ہو جائیں گے'

۸۰**۔ سور کِ عَبَسَ** ا آیت ۲۵: جناب علّامه محود الحسن صاحب نے آیہ بندا کا بیتر جمد عنایت فرمایا: · · کہ ہم نے ڈالا یانی اور سے گرتا ہوا'' م چھاپیا ہی ترجمہ حضرت شاہ صاحب نے بھی تحریر فرمایا تھا۔ اُن کا ترجمہ پیہ ہے: "ہم نے ڈالایانی اور سے گرتا" " ڈالا اور " گرتا ، دونوں میں سے ایک لفظ مجرتی کا ہے۔ پانی او پر سے ہی ڈالا جاتا ہے اور بیچے کو کرتا بھی ضرور ہے۔ شاہ صاحب کی زبان تو خیر اردو کے تشکیلی عہد کی زبان تقی مگر جناب علامہ کو ایس باتوں کی پر کھ ہی نہیں تھی۔ ّامام احمد رضا نے بہتر جمہ لكحايا:

" کہ ہم نے اچھی طرح یانی ڈال<sup>"</sup>

https://ataun ماحی bi.blogspot.com/ آیت ۲<u>۱</u>: جناب علامدادر شاہ ماحب کا اس آیت کا ترجمد ایک بی ہے ج درج ذیل ہے: "پھر چراز مین کو پھاڑ کر" اس تر بے میں بھی یکی خاص ہے جو اس سے پہلے میان کے گئے تر بے میں تھی اس تر بے میں بھی کہی خاص ہے جو اس سے پہلے میان کے گئے تر بے میں تھی یعن "چرا" ادر" پھاڑ کر" میں سے ایک بھرتی کا ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ عبارت کے اس عیب (بھرتی یا زوائد) سے جتاب علامہ قطعاً تابلد متے۔ امام احمد رضا کا ترجمہ ہے ج: "پھر زمین کو خوب چرا"

. ۸**۱. سورةِ تكوير** 

آیت ا: جناب علامہ نے شاہ عبدالقادر میاحب کے اس آیت کے ترجیح کو اس طرح من دعن نقل فرمایا:

''جب سورج کی دھوپ تہہ ہو جائے'' آکھیں بند کر کے نقل کرتے وقت جناب علامہ کی سمجھ میں یہ بات نہیں آئی کہ دھوپ تو سورج کی ہی ہوتی ہے چائد یا کسی دیگر روشن شے کی دھوپ نہیں ہوتی، اس

لیے ترجے میں سورج کا ذکر کرتا ہی مجرتی کے لفظ کا داخل کرتا ہے۔ یہ اس دعوے کا مزید جوت ہے کہ موصوف زبان کی اس خامی سے واقف نہیں تھے۔ امام احمد رضانے اس آیت کار ترجمہ املا کراما: · · جب د هوب کمیش جائے ' آیت ۷: اس آیت مقدسہ کا جناب علامہ سے منسوب ترجمہ سے بے: ''اور جب جیوں کے جوڑے یا ندھے جا کیں' شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے اس آیت مقدسہ کا بیز جمہ تحریر فرمایا تھا:

#### "اور جب جوں کے جوڑ بند بن

(یہ آخری لفظ بند میں ہوسکا ہے۔ شاہ صاحب علیہ الرحمہ کے عہد میں باے ملفوظ ادر با بے محلوط کا املا ایک ہی تھا۔)

شاہ صاحب کے عہد میں ''دل' اور ''جان'' کو ''بی'' بولا ادر لکھا جاتا تھا؛ گر جناب علامہ کے عہد کی تحریری زبان میں بھتی ''جان'' اس کا ردان کم ہوتے ہوتے ترک ہونے کے قریب آگیا تھا۔ (اگر چہ بھتی دل صحیح اور نصیح ہے ادر اب بھی بولا جاتا ہے)؛ گر پھر بھی جناب علامہ نے اپنے دعدے کے مطابق اس کو بدلانیں۔ امام احمد رضانے اس آیت مقدرہ کا بیتر جمد لکھایا:

"اور جب جانوں کے جوڑ بنین



""اے آدمی کاہے سے بہکا تو اپنے رب کریم پر" ادرامام احمد رضائے بير جمد لکھايا: ''اے آدمی بچے کس چیز نے فریب دیا اپنے کرم والے رب سے' قارئين خود فيعله كرسكت مي كمي اورضيح اردد مي كون ساتر جمه ب-آیت ۲۱: جناب علّامہ نے اس آیت مبارکہ کا بیتر جمہ پین السطور میں درج فرمایا: "اور نہ ہول سے اس سے جدا ہوتے والے شادماحب عليه الرحمه كاترجمه بدي

https://ataunnabi.blogspot.com/ 280 \*\* اور نہ ہوں گے اُس سے چھپ رہنے والے \* امام احمد رضا نے بیتر جمہ الملا کرایا: \*\* اور اُس سے کہیں چھپ نہ سکیں گے \* جناب علامہ احمد رضا کی زبان پر کمی تبعرے کی ضرورت نہیں۔ زبا نیں خود ہی بول رہی ہیں ؛ لیکن فقیر یہاں ایک بات کی طرف توجہ دلانا چاہتا ہے۔ جناب علامہ کے مغسر علامہ شبیر احمد عثمانی کے مطابق \*\* اُس ' سے مراد جنت ہے جبکہ امام احمد رضا ایے تر جے بے واضح ہے کہ لفظ \*\* اُس' سے اُن کی مراد ذاتِ خدائے تعالی ہے۔ چونکہ بیتغیر کا معاملہ ہے۔ اس لیے فقیر حقیر کے دائرہ کار سے خارج ہے۔ ذوق رکھنے دالوں کی شخصی کے لیے اس طرف اشارہ کر دیا گیا ہے۔

۸۳**۔ سور جُ مط فَفین** 

آیت ۲۱: جناب علّامہ نے شاہ صاحب کا کیا ہوا اس آیت کا ترجمہ اپنے نسخ میں اس طرح نقل فرمایا:

" اور اُس بر جاہیے کہ ڈھکیں ڈھکنے والے'

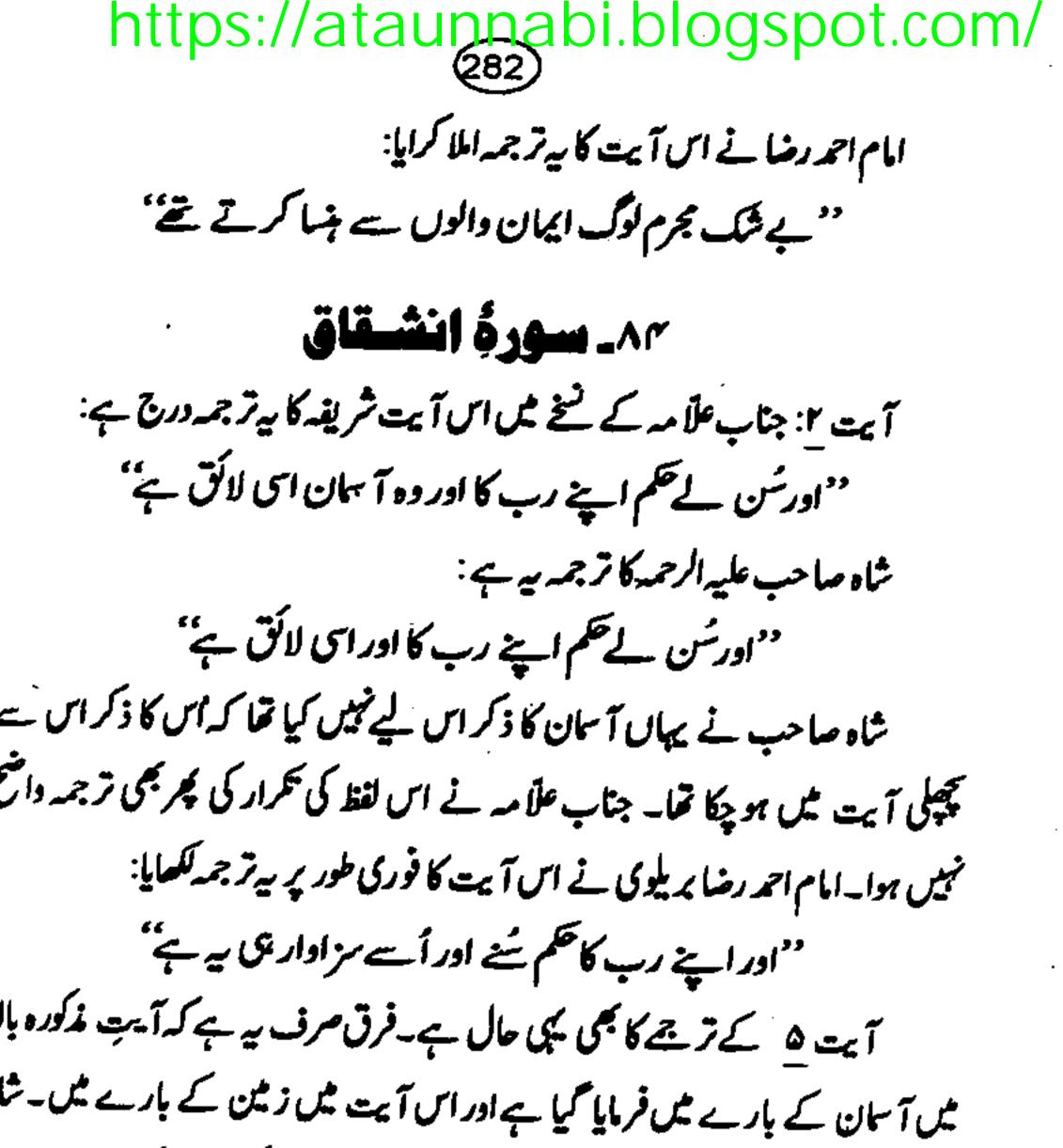
بوراس پر جی جی کدو میں وضحوالے کی بجائے '' ذہلیں شاہ صاحب علیہ الرحمہ کے نسخ میں '' ذہلیں و حکنے والے' کی بجائے '' ذہلیں و کمنے والے'' ہے۔ جناب علاّ مہ نے صرف إطلا بدل کر ترجمہ اپنا کرلیا؛ مگر بہت بر می تصوکر کھائی۔ بالکل واضح نہیں ہوتا کہ جناب علاّ مہ نے عربی متن اور شاہ صاحب کے تر یتے کا کیا مغہوم بر آ مہ کیا۔'' ڈ حکتا'' کے معنی تو سر پوش، ڈ حکن ، چھپانا، پوشش کرنا وغیرہ کے آتے ہیں۔ مگر ان لفظوں میں سے یہاں کسی کا موقع نہیں ہے۔ لغات میں ایک مصدر'' ڈ بکانا'' ہے، جو متحدی ہے۔ حکن ہے شاہ صاحب کے عہد کی دتی میں کوئی مصدر'' ڈ بکانا'' بھی رائج رہا ہو۔ جس کا متحدی لغات میں باتی رہ گیا۔ اغلب ہے کہ

#### (281).

شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے وہی مصدر استعال کیا ہو، جس کو اپنی عظیم زباندانی ادر علاّ میت کے باحث جناب علاّ مہ نے یہ سجھ لیا کہ شاہ صاحب نے اپنی عبد کے الما میں ''وعکیں ڈ عکنے والے'' لکھا ہوگا اور انہوں نے اپنی قابلیت کے زعم میں اصلاح کا قلم چلا دیا۔ جس سے ترجم مہمل ہوگیا۔ اس بات کو شاید اُن کے شاگر د جناب شہر احمد عثانی نے بھانپ لیا اور اُستاد کے ترجے کی وضاحت کیے بغیر اس طرح لیپا پوتی کا فریفہ انجام دیا۔ ''یہ شراب طہور ہے جس کی طرف لوگوں کو ٹوٹ پڑنا چا ہے اور ایک دومرے سے آگے ہڑ صنے کی کوشش ہوتی چا ہے'' عکر جناب علاّ مہ کے نام نہا د ترجہ سے یہ کیا کوئی بھی معنی حاصل نہیں ہوتے۔ ن ''ڈ بلیں ڈ طنے والے'' لکھا ہو۔ جس کو آن تا ہے۔ ممکن ہے شاہ صاحب علیہ الرحمہ ن ''ڈ بلیں ڈ طنے والے'' لکھا ہو۔ جس کو آن تا ہے۔ ممکن ہے شاہ صاحب علیہ الرحمہ ن ''ڈ بلیں ڈ طنے والے'' لکھا ہو۔ جس کو آن کل کے اطلا میں ''ڈ حلیں ڈ طنے والے'' کلکھا جاتے گا۔ ''ڈ حلتا' مصدر کے معنی بیں متوجہ ہونا، ماکل ہونا۔ اگر شاہ صاحب کا ترجمہ یکی تھا تو بالکل ابهام نہیں ہے۔ اگر ایہا ہے تو لیتھو کی چھپائی یا اس کی کتا ہی کہی ہیں

مین "ل" کا "ک" بن جاتا بعید از قیاس نمیں ، عمر جناب علّامہ کی لیاقت زباندانی بے

۔ پناہ تمی اس لیے انہیں ان باتوں پر خور کرنے کی ضرورت ہی نہیں تھی۔ بس شاہ صاحب علیہ الرحمہ کے ترجے کی املاح کردی۔منہوم کچھ پر آمد ہویا نہ ہواس کے لیے دہ ذیتے دار ميس-امام احدرضات بير جمداملا كرايا: "دورأس يرجابي كم للجائي للجان والے" آیت ۲۹: جناب علامه کا شاہ میا حب کر بچے سے اخذ کیا ہوا ترجمہ ہی ہے: <sup>د</sup>وہ لوگ جو گنہگار ہیں ستھ ایمان والوں سے بنسا کرتے' ثاه ماحب عليدالرحمه في يرتجمه عنايت فرمايا تحا: " وہ جو گنہگار ہیں وہ تھے ایمان والوں سے منتے"

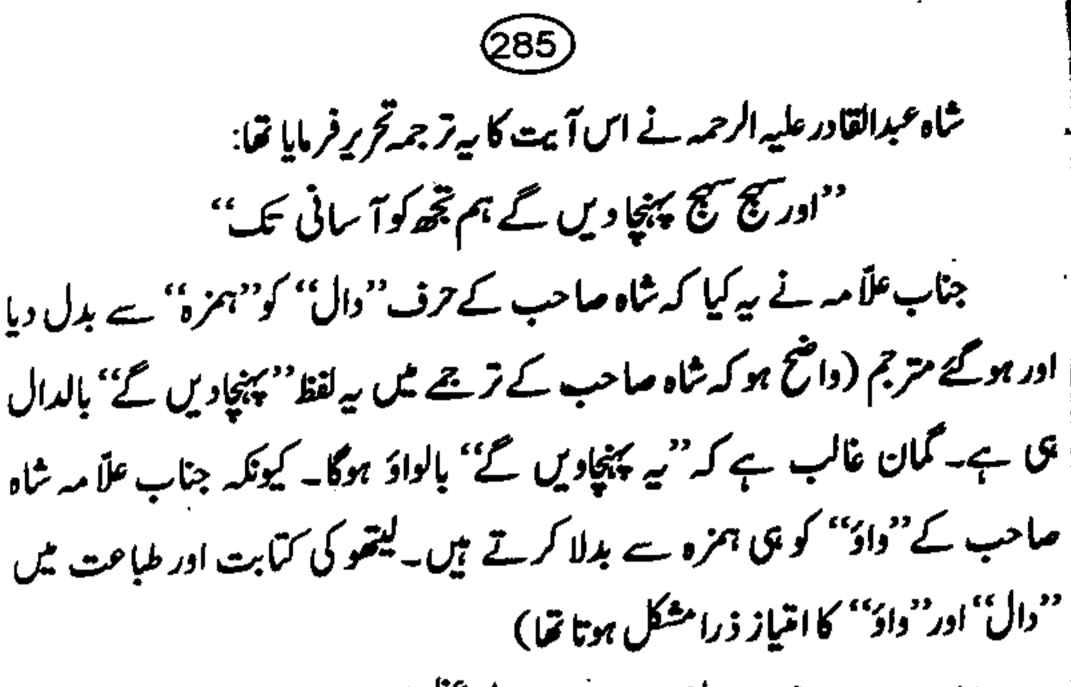


صاحب عليہ الرحمہ اور امام احمد رضا نے اس آیت کے تربیح مجمی وہی کیے ہیں جو در ر صاحب عليہ الرحمہ اور امام احمد رضا نے اس آیت کے تربیح میں زیٹن کو بھی داخل کردیا ہے۔ آیت ۲<u>۳</u>: جناب علامہ نے شاہ صاحب علیہ الرحمہ کے ترجمہ قرآن س<sup>1</sup> آیت کا ترجمہ تقل کر کے اس طرح لکھا ہے: " اور اللہ خوب جانتا ہے جو اندر بھر رکھتے ہیں'' (شاہ صاحب کے ترجے کی تقل مطابق اصل) امام احمد رضا نے اس آیت پاک کا یہ ترجمہ جناب صدر الشریعہ مولانا امجد ع

https://ataunna العلمي كوفورى طور يراط كرايا: · اور اللہ خوب جانتا ہے جوابینے بی میں رکھتے ہیں' ٨٥. سورة بروج آیت اروسارو ۲: جناب علامہ نے ان تینوں آیتوں کا ترجمہ اس طرح تحریر فرمایا: · · اور ( قسم ) أس دن كى جس كا وعده ٢ اور أس دن كى جو حاضر جوتا ب اور أس كى كدجس كے پاس حاضر ہوتے بين ثاه ماحب عليدالرحمد كاترجمه ميرب: " اور (قتم) أس دن كى جس كا وعده ب اور حاضر موتے والے كى اور جس کے پاس حاضر ہو دیں' امام احمد رضا كافي الغور لكمايا مواتر جمه بيه ب · · اور (قتم ) أس دن كى جس كا وعده ب اور أس كى جو كواه ب اور أس دن کی جس میں حاضر ہوتے ہیں' (واضح مو کہ تراجم میں لفظ ''جسم' موجود ہیں ہے۔ بیر آیت تمبر ایس ہے۔ یہاں مرف تنہم کی غرض سے توسین میں لکھ دیا گیا ہے ) ترجمه كنزالا يمان عمل زبان كى مغائى قابل داد ہے۔ ٨٢ سورة طارق آيت ٩: جناب علامہ نے اس آيت پاک کا ترجمہ شاہ مماحب کے ترجے ميں خفيف سافرق كرك يون تحرير فرمايا: · · جس دن جاني جاين ميد · شاه ماحب عليه الرحمه كاعنايت كرده ترجمه يول ب:

https://ataunnabi.blogspot.com/ "جس دن جانچ جادیں **بعی**ز' اورامام احمد رضائے بير جمہ املا كرايا: "جس دن چیچی باتوں کی جائج ہوگی' تر ہے کی خوبی داخ ہے۔ تبرے کی ضردرت نہیں۔ ۸**۔ سورۂ اعلیٰ** آیت ا: جناب علاّ مدحمود الحن نے شاہ صاحب علیہ الرحمہ کے ترجے میں معود ساتقرف كرك يون فل فرمايا: ''یا کی بیان کراینے رب کے نام کی جوسب سے او پر'' ساتھ میں شاہ صاحب علیہ الرحمہ کا ترجمہ بھی ملاحظہ فرمالیں : ''یا کی بول اینے رب کے نام کی جوسب سے او پر' قارئین کرام اندازہ لگا سکتے ہیں کہ جناب علآمہ محود الحن نے ترجمہ نگاری مر کتنی محنت کی ہے۔ اب اُن کی علمیت کی بھی داد دین جا ہیے کہ وہ''بولنا'' کو متروک ہ مشکل سمجھتے تتھے اس کیے ''بول'' کی جگہ ''بیان کر'' لائے۔ امام احمد رضا کا فی الفور لکھا؛

ہوا ترجمہ بیرہے: "اين رب ك نام كى ياكى بولوجوسب سے بلند ب" لفظ''ادیر'' سے جوایک فاسد معنی پیدا ہو سکتے تھے'' کنزالا یمان'' میں اُن کا شائبہ بھی تہیں ہے۔ آیت ۸ : جناب علّا مد محود الحن نے اس آیت کا ترجمہ شاہ عبدالقادر صاحب *\_ مصحف سے صرف ایک حرف کا تعرف کر کے اس طرح نقل فر*ایا: ''اور سیج سیج پہنچا ئیں گے ہم بچھ کو آسانی تک''



امام احمد رضائے میدرالشریعہ مولاً نا امجد علی اعظمی کواس آیت کا بیرتر جمہ اطلا کرایا: ''اور ہم تمہارے لیے آسانی کا سامان کردیں گے'' ایسامحسوس ہوتا ہے جیسے پہلے دوتر جم غیر نہ ادر دالدیں نہ کہ جب یہ

ایسا محسوس ہوتا ہے جیسے پہلے دوتر بھے غیر زبان دالوں نے کیے ہیں ادر تیسرا ترجمہاردو کے کمی ماہر زبان نے کیا ہے۔

^^\_ سورةٍ غاشيه

آيت ٢٢: امام احمد رضائے اس آيت شريفه كابيتر جمد املاكرايا تھا: · · تم چھران پر کڑوڑانہیں · لفظ ''کر دڑا'' پر کافی بخت ہو پھی ہے۔ (اگر کوئی اس کو مزید طول دینا جا ہے تو فيتر جمه دفت تياري بمراس آيت كويهال إس واسط زير بحث لاما يراكه 'فاصل م يلوى كامش بح معنف نے إس آيت كا كوئى حوالہ ہيں ديا تو يہاں آكر أن ی نظر چوک مخ یا چریہ دجہ ہو کہ اس میں لفظ<sup>ور</sup> کڑوڑا'' ''دیکل'' کا ترجمہ نہیں بلکہ "مُصَيْطِو" كاترجمہ ہے۔ طویل بحث ہے بہتر یہ ہے کہ اب تک کنزالایمان کا جن دونوں ترجموں سے موازنہ ہوتا رہا ہے اُن کو بھی یہاں نقل کر دیا جائے۔ شاہ عبدالقادر

ماحب نے جو ترجمہ تحریر فرمایا تھا بالکل وہی جناب علامہ نے اپنے کتنے میں نقل کر ب-دورجمه يه ب: · 'تو تبیس ان مرداروغه' جناب علامہ محود الحن اس سے پہلی آیت کے ترجے میں تحریر فرماتے ہیں: "سوتو سمجمائ جا تیرا کام تو یک سمجمانا ب ادر علامه شبیر احد عثانی اس ترج کی شرح اس طرح فرماتے میں: '' اگر بیہ سی سی تحصح تو کوئی آ پ اُن پر داروغہ بنا کر مسلط نہیں کیے تھے جی ک ز ہردی منوا کر چھوڑیں اور اُن کے دلوں کو بدل ڈالیں' اگر کمی کو عثانی میا حب کی اس رائے سے اتفاق ہے تو اُسے رید بھی نور کرنا جا کہ کیا کوئی داروغہ حضور رسول اکرم ﷺ سے مندکی حد تک مخالفت رکھنے دا۔ قریش کے مثل لوگوں سے زہردتی اپنی بات منوا سکتا ہے؟ (خور طلب ہے کہ جنا علامہ نے بیتر جمہ پر مش مجد میں تیار کیا تھا۔ اُس وقت کلکر، کمشز، ایس. کی کے عہد

بمی ہوتے تھے۔اگر وہ داروغد کی جگہ کلکٹر، کمشنر، ایس. بی جیے کسی عہدے دار کا ندکو دیے تو اُن کی بات کا وزن ہڑھ جاتا۔ یا گورز، لاٹ ماحب، ریزیڈینٹ جیے اعلى عبد الام الم المجائ دارد خداكم دية توبات مجمدادر بهتر موجاتى بحر خداجا داردغہ کو کیا بچھتے سے کہ ایسے موقع بر اس کے عہدے کا ذکر کیا ہے۔ یا پھر انہوں شاہ مباحب کی نقل مارنے پر اکتفا کی۔رہا شاہ مباحب کا اس موقع پر داردغہ لکھتا تو ہ لکھا جاچکا ہے کہ اُس عہد میں زبان کی بڑی مجوری تھی اور سیر محک کن ہے کہ ماحب کے عہد میں داروفد کی اہمیت اب کے مقالم میں زیادہ ہو۔) یہ جملہ بام معترضہ بچ میں آ گئے۔ پھر اُس مقام پر آ بے جہاں گفتگو ہو، تم سوال می مح سے کہ کیا کوئی دارد خدلو کول کے دلوں کو بد لنے کی قوت رکھتا ہے۔



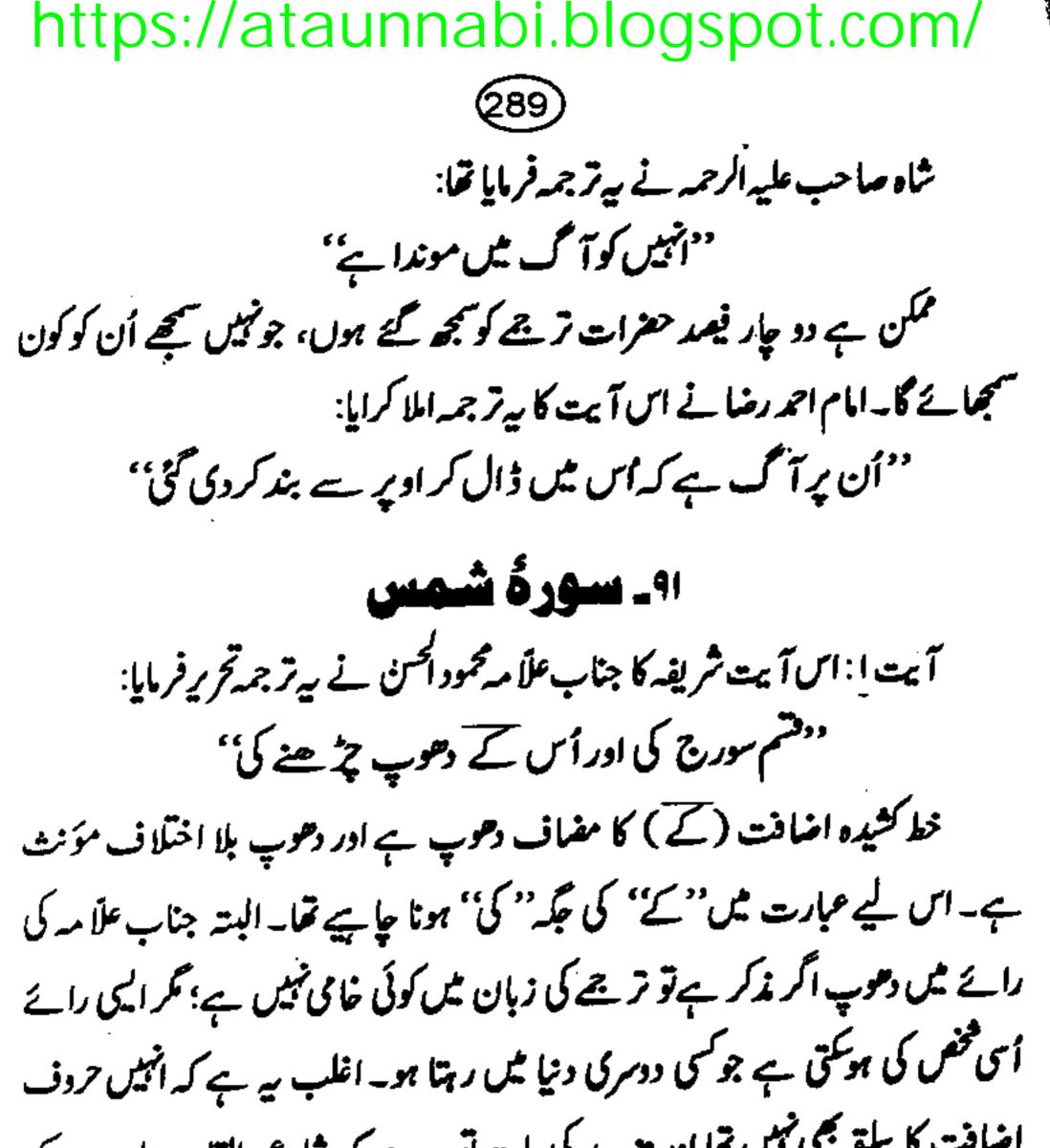
اس سوال کا جواب ' بال' میں بو قر جناب علامہ کا ترجمہ درست ہونے میں کلام نیں اور اگر جواب ' خیس' میں بو قر پھر امام احمد رضا کے ترجے کو آ تکسیس بند کر کے تسلیم کرلینا چاہیے۔ اور اگر وہ لوگ اس طرح سمجمانے سے نیس مانے تو سوچ کر بتا ئیں کہ کمی داروغہ کے کہنے سے کوئی بات مان سکتے میں پانہیں؟ اگر غور وفکر کے بعد جواب ' بال' میں آ تا بو تو یہ بتا ئیں کہ اگر کوئی داردغہ ' فاضل مریلوی کا مشن' کے مصنف اور ان کے ہم نواذک سے کہ کہ وہ مسلک امام احمد رضا پر گا حرن ہو جائیں تو کیا وہ ایسا کریں گے؟ اگر اس سوال کا جواب ' بال' میں میں بو تو فقیر بھی جناب علامہ محود الحن کے تر بیچ کی تائید کر ہے گا اور اگر جواب ' بال' میں میں بو تو فقیر بھی جناب علامہ محود الحن کے تربیع کی تائید کر بے گا اور اگر جواب ' بال' میں میں بو تو کیا وہ ایو جبل، ایولیب، عتبہ اور شیبہ سے بھی زیادہ کر چنتی ہیں؟ جن کے میں بو تو کیا وہ ایو جبل، ایولیب، عتبہ اور شیبہ سے بھی زیادہ کر خل خل ہوں ؟ من کے ایک داروغہ کے کہنے سے فہمائیش کا امکان تھا گر ان کے لیے بینا مکن ہے۔ موسکتا ہے جو اب میں راقم سے بھی بھی سوال کیا جائے کہ کیا '' روزا' الی پاور رکھنا تھا؟ تو جوابی عرض ہے کہ موجودہ عہد میں تو '' کر وزا' کا عہدہ ہوتا ہی نہیں ( معلوم

ہو کہ بیمسلم عمد حکومت کا عہدہ تھا) جس عہد میں تھا اُس کے علم سے سرتانی کی تخالیں کم لوگوں میں تقی۔

۸۹۔ سورة فجر آیت ۱۳: جناب علامہ نے اس آیت شریفہ کا ترجمہ شاوعبدالقادر ماحب کے تر بی سے اس طرح موبیوتش فرمایا ہے: " پھر پھینکا اُن پر تیرے رب نے کوڑا عذاب کا" · 'کوڑا مارتا'' تو زبان ہے۔ 'کوڑا محینکنا'' کمال کی اردو ہے فقیر کے علم میں نہیں۔ المام احررضا في يرجر الكمايا:

https://ataunnabi.blogspot.com/ 288 ''تو اُن پرتمہارے رب نے عذاب کا کوڑ ابقوت مارا'' آیت ۲۲: جناب علاً مہ کے مصحف میں اس آیت کا بیر جمہ درج ہے: " اور آئے تیرا رب اور فرشتے آئیں قطار قطار'' حضرت شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے بیر جمد تحریر فرمایا تھا: ''اور آوے تیرا رب اور فریشتے قطار قطار'' دونوں تر یہے مبہم ہیں۔ کوئی منہوم واضح نہیں ہوتا۔ علاوہ ازین '' آ دے تیرا رب' ایپا فقرہ ہے جس پر مفتیانِ کرام ہی کچھ کھم صادر فرما کیتے ہیں۔فقیر کو بیہ بات تسلیم ہیں کہ رب تعالیٰ کہیں آتا جاتا ہے۔ امام احمد رضانے بیتر جمد قلم بند کرایا: "اور تمہارے رب کا تھم آئے اور فرشتے قطار قطار<sup>"</sup>

۹۰\_ سور نې بلد آيت ٣: جناب علاً مدني آيت بلذا كاترجمه اس طرح تحرير فرمايا: <sup>د</sup> اور قتم ہے جنتے کی اور جو اُس نے جنا'' اور شاه عبدالقادر عليه الرحمه كالرجمه بيرب: "اور صنتے کی اور جو جنا" جناب علّامہ نے اس آیت کے ترجے میں پچھ دضاحت کرنے کی کوشش کی ہے؛ محربات پر بھی بالکل سمجھ میں نہیں آتی۔فقیر کو اس تر بھے پر کوئی تبھرہ کرنا نہیں ہے۔ امام احمد رضا كاترجمه ملاحظه فرما ليجي اورخود فيصله تيجير امام صاحب كاترجمه بيرب: "اور تمہارے باب ابراجیم کی قشم اور اُس کی اولا دکی کہتم ہو' آيت ۲۰: جناب علاً مد في آيت مباركدكا درج ذيل ترجمه رقم فرمايا: · · أنبى كو آص ميں موند ديا ہے'



اضافت کا سلیقہ بھی نہیں تھا اور مزے کی بات تو بیہ ہے کہ شاہ عبدالقادر صاحب کے ترجی میں بیر خامی ہیں تھی۔ شاہ میاحب علیہ الرحمہ نے بہتر جمہ تحریر قرمایا تھا: «قتم ہے سورج کی اور اُس کی دحوب چڑھنے کی" بیر جمہ جناب علامہ کو غلط معلوم ہوا تبھی تو انہوں نے اصلاح فرمائی؛ مگر ایس اصلاح کرزبان کی لغیا بی ویودی۔امام احمدرمنانے اس آیت مبارکہ کا بیتر جمہ املا کرایا تھا: "سورج اور أس كي روشني كي قشم

۹۲\_ سورة ليل

290

آیت ۷ : جناب علامہ نے اس آیت یاک کا بیتر جمہ جناب شاہ عبدالقادر کے ترج سے ایک لفظ بدل کرنقل فرمایا: ''تو اُس کوہم سیج شیج پہنچا دیں گے آ سانی میں'' شاه صاحب عليه الرحمه كالرجمه بيرب: ''سواُس کوہم سیج شیج پہنچا دیں گے آسانی میں'' سہج سہج بہت زمانے سے تحریر میں استعال نہیں ہوتا۔ امام احمہ رضا نے ا آيت كافي الفورييترجمدار شادفرمايا: " تو بہت جلد ہم أے آسانی مہیا کر دیں <sup>گ</sup>ے'

۹۳ <u>سور</u>هٔ ضد،

آیت ا و ۲ : جناب علّامہ نے ان دونوں آیتوں کا ترجمہ صرف ایک حرف بدل کرشاہ صاحب کے نیخ سے یوں نقل فرمایا: · • قتم دھوپ چڑھتے وقت کی اور رات کی جب چھا جائے' شاہ صاحب نے ''چھا جاد بے' لکھا تھا۔ جناب علّا مہ نے ''داد'' کو''ہمزہ'' ۔۔ بدل كرتر جم ير قضه كرايا\_ نور طلب بيه ب كم "رات جما جانا" ابل زبان كا ردز مرّ نہیں ہے۔ اند جراح جاجا، تاریک حجاجانا، بادل حجاجانا تو استعال میں ہیں۔ ''<sup>راب</sup> چها جانا'' کہیں تحریر میں نظر نہیں آیا۔ امام احمد رضانے اس آیت یاک کا بیر جمد قلم بند کرایا: · سیاشت کی قتم اور رات کی جب پردہ ڈالے'



## ۹۳**\_ سورة انشراح**

آیت ا: جناب علّا مد نے شاہ صاحب علید الرحمد کا کیا ہوا اس آیت کا ترجمہ حرف بہ حرف اُتلا کراپنے نسخ میں رکھ لیا، جو یوں ہے: " کیا ہم نے نہیں کھول دیا تیرا سین ' ترجے کو پڑھنے والا ہر شخص عالم یا سلجھا ہوا نہیں ہوتا۔ کم پڑھے بلکہ ابجد خواں بھی ترجمہ پڑھتے ہیں۔ کوئی ایسا کم علم اس ترجے سے سی بھی بچھ سکتا ہے کہ قیص کے سارے بٹن کھول دیے۔ یہ ترجے کی خاص ہے۔ امام احمد رضا نے فی الفور می ترجمہ الملا کرایا:

## ۹۵**\_ سورۀ تين**

آیت م و ۵: جناب علّامہ نے ان دونوں آیتوں کا ترجمہ جناب شاہ عبدالقادر

کر جے سے من وعن تقل کیا 'جو نوں ہے: "ہم نے بنایا آ دمی خوب سے اندازے پر پھر پھنک دیا اُس کو بنچوں سے نیچے" اگر ' فیج سے نیجے' ہوتا تو ایک بات تھی۔ تیجوں سے نیچے تو مردّج بی نہیں ا الم احمد مناف دونون آيتون كابير جمد الملاكرايا: " ب فک ہم نے آدمی کو اچھی صورت پر بنایا پھر اُسے ہر نیچی سے نیچی ی حالت کی طرف پھیر دیا''



۹۲<u>۔ سور</u>هٔ علق آیت ۲ و ۷ : علآم محود الحن صاحب نے اِن آیتوں کا شاہ صاحب علیہ الرحمہ کے ترجے کود کھے کریہ ترجمہ تحریر فرمایا: · · کوئی نہیں آ دمی سرچڑ هتا ہے اس سے کہ دیکھے اپنے آپ کو بے پرواہ ' شاہ عبدالقادر صاحب نے ان آیتوں کا بہتر جمہ تحریر فرمایا تھا: · · کوئی نہیں آ دمی سرچ متا ہے اس سے کہ دیکھے ہے آ یے کو حفوظ جناب علامہ نے لفظ 'محفوظ' کو متروک سمجھا اور اُس کو' بے پردا' سے بدل دیا۔ پھر بھی کیا فرمایا گیا ہے ہر کسی کے لیے اس کا سجھنا آسان نہیں۔امام اہل سُنت نے یہ ترجمه مرحمت فرمايا: " ہاں ہاں بے شک آ دمی سرکشی کرتا ہے اس پر کہ اپنے آپ کو تن تمجھ لیا''

\_9**\_ سورهٔ قدر** 

آیت ۲ : جناب علامہ نے آیت ہٰذا کے تحت شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ کا تحریر فرمايا ہوا بہتر جمہ ہو بہونقل فرمالیا: '' اُترتے میں فرشتے اور روح اُس میں اپنے رب کے علم سے ہر کام پ'' امام احمد رضائے آیت ہذا کا بیز جمہ املا کرایا: ''اس میں فرشتے اور جریل اُترتے ہیں اپنے رب کے عکم سے ہرکام کے لیے'

۹۹۔ سور ق بیت بر آیت ۲ : ای آیت شریفد کا ترجمہ جناب علّا مہ کے مترجمہ قرآن کریم مطبوعہ معودی عرب میں یوں درن ہوا ہے: " ایک رسول اللّٰہ کا پڑھتا ہوا ورق پاک' اور جس ترجے میں ایک لفظ بڑھا کر جناب علّا مہ نے اس کو اپنایا ہے لیتی شاہ عبدالقادر صاحب کا ترجمہ وہ ای طرح ہے: " ایک رسول اللّٰہ کا پڑھتا ورق پاک' الشرید کوتلم بند کرایا: " وہ کون وہ اللّٰہ کا رسول کہ پاک صحیفے پڑھتا ہے' " وہ کون وہ اللّٰہ کا رسول کہ پاک صحیفے پڑھتا ہے'

آیت ا: جناب علامہ نے شاہ صاحب کے ترجے میں معمولی ساتھتر ف کرکے اس آیت کا ترجمہ اس طرح تح برفرمایا: "جب بلا ڈالے زمین کو اُس کے بھونچال سے ' شاو مبدالقادر عليه الرحمد في اس آيت كاميتر جمة تحرير فرمايا تعا: " جب ہلائے زمین کو اُس کے بھونچال سے ' امام احمد رضائے آیت ہدا کا بدتر جمد ارشاد فرمایا: " جب زمین تمرتمرادی جائے جیسا اُس کا تمرتمرا نائظہرا ہے'

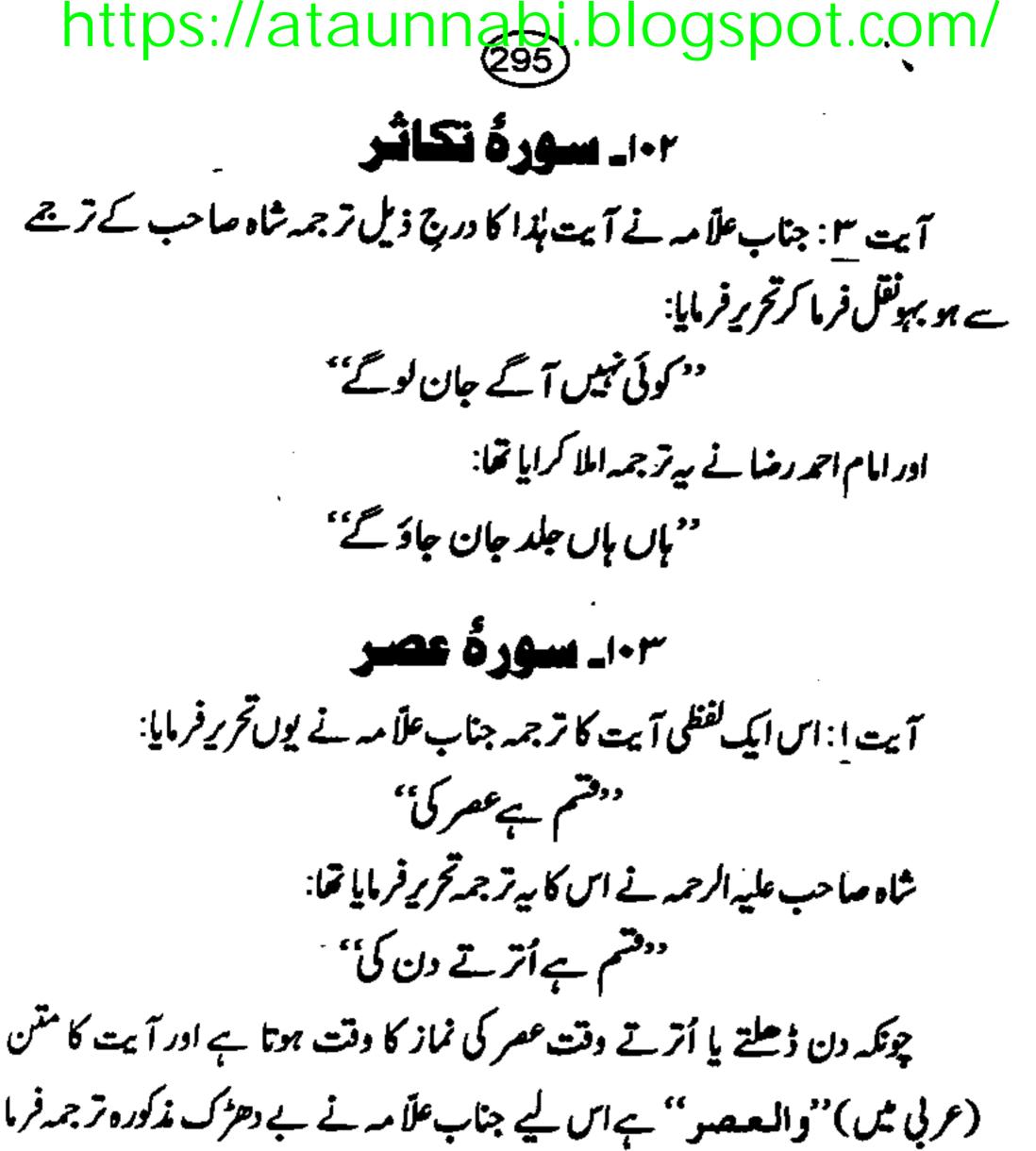
••ا - سورة طديلت آ ت ٢ : جناب علامه ف ال آ ت عظيمه كا ترجمه شاه معاحب عليه الرحمه ك ترج عن معمولى ت تعرف ك بعد ال طرح تحريفرمايا : • معمولى ت تعرف ك بعد ال طرح تحريفرمايا : واضح جو كه ال آ ت ت ب يبل يعنى آ ت نبر الل دور ف وال كودول كا تع ارشاد فرماني كن ب- ال كوذ تن على ركعت جوت ال آ ت كتر جكو يرا حاجات تو نه تو دونول آ يول عن كمى ربط يا تال ميل كا ين چلا ب اور نه كوتى بات واضح جوتى نه تو دونول آ يول عن كمى ربط يا تال ميل كا ين جاب اور نه كوتى بات واضح جوتى مرفى كانتي ب مربوط ب يه سب ايك قديم ترجى كو بغير غور وقل كانت كرفى كانتيج ب مثاه عبد القادر عليه الرحمه ف اس آ يت محرمه كا ايتى ثوتى محوق زبان عن يرترجمه ارشاد فرمايا تعا:

امام احمد رضائے حضرت صدر الشریعہ کواس آیت مکرمہ کا بیتر جمہ املا کرایا:

" پھر پھروں سے آگ نکالے ہیں شم مارکز'

### ا·ا\_ سورة قارعه

آیت اِ: اس ہفت حروفی آیت مبارکہ کے تراجم جناب علّا مہ' شاہ عبدالقادر ادر امام احمد رضانے علی التر تیب اس طرح عنایت فرمائے۔ پڑھیے ادرخود فیصلہ فرمائیے۔ ایہ 'وہ کھڑ کھڑا ڈالنے دالی' ۲۔''وہ کھڑ کھڑاتی'' ۳۔''دل دہلانے دالی'



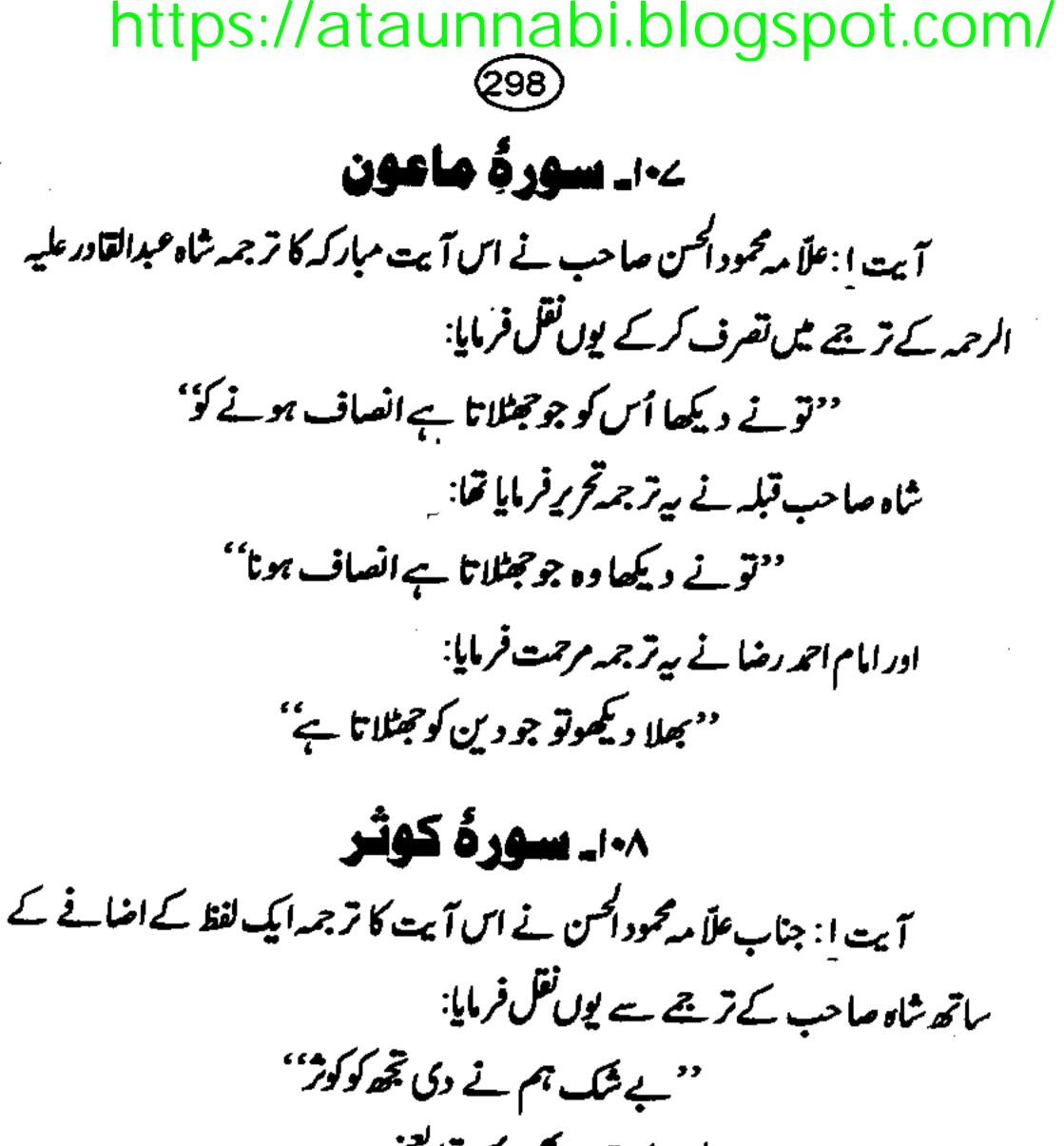
ديا- الم احررمات اس آيت باك كابه عارفاندتر جمه الملاكرايا: «"اس زماني<sup>م</sup>حبوب کافتم" ۱۰*۳* **سور دُ همز د** آیت ا : جناب علّامہ نے شاہ میاحب کے ترجے میں اصلاح فرما کر اس آیت كريمه كابيترجمة تحري فرمايا: "خرابی ہے ہر طعنہ دینے والے عیب کینے والے کی شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے اپنے عہد کے روز مز ہ میں سیر ما سادہ ترجمہ تحریر

فرمايا تعا:

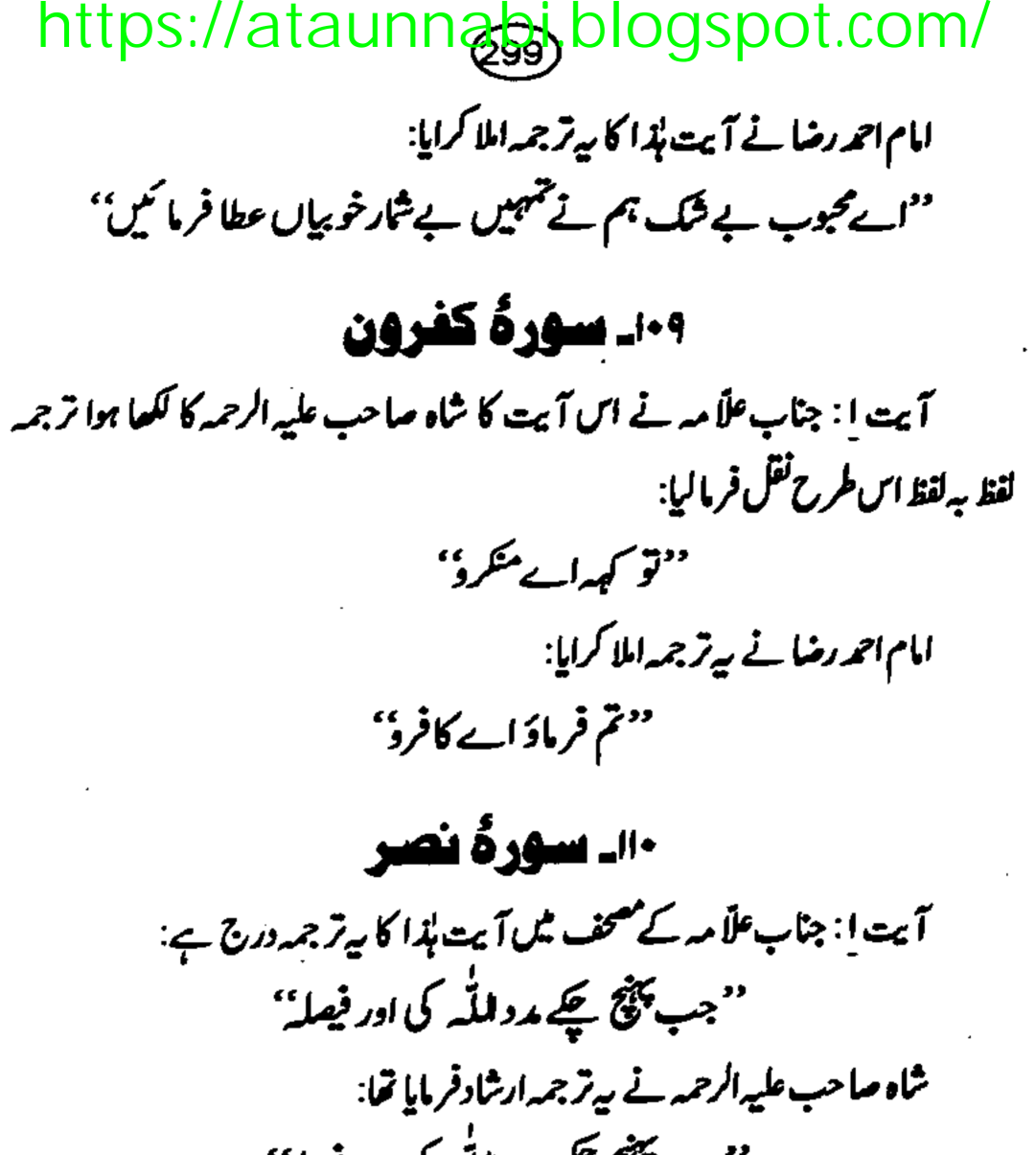
"خرابی ہے ہر طعنہ دیتے عیب یضتے کی" امام اہل سُتت نے جناب صدر الشریعہ کو آیت ہٰذا کا پیغیس ترجمہ املا کرایا: "خرابی ہے اس کے لیے جولوگوں کے منھ پر عیب کرے پنچ پیچے بدی کرنے آیت ۳: جناب علّامہ نے اس آیت میارکہ کا ترجمہ شاہ صاحب علیہ الرحمہ کے ترجم ميں ايک لفظ بڑھا كراس طرح تحرير فرمايا: "خیال رکھتا ہے کہ اُس کا مال سدا کو رہے گا اُس کے ساتھ '''سدا'' کے بعد'' کؤ' (خط کشیدہ) کا اضافہ جناب علّامہ کا کیا ہوا ہے۔ شاہ صاحب کے ترجم میں بیہ لفظ نہیں ہے اور بلاشبہہ اس لفظ نے ترجے کو خراب کردیا۔ "سرا" کے بعد 'کو' آج روز مرہ ہے نہ علامہ کے عہد میں تھا۔ 'سرا کے لیے' ہوتا تو درست ہوتا؛ مگر جناب علّامہ کے خیال شریف میں یہ بات نہیں آئی۔ انہیں ترجے کو اپنا بنانے کے لیے پچھ نہ پچھ گھٹانا یا بر حانا بھی تعارای لیے ایک لفظ بر حایا اور ترجے کی تجدید کے بجائے تخریب کردی۔ امام احمد رضانے اس آیت کا بیتر جمہ لکھایا:

" کیا ہے بچھتا ہے کہ اُس کا مال اُسے دنیا میں ہمیشہ رکھے گا'' ۱۰۵**۔ سور کُ فیل** آیت ا:معمولی سے تھڑ ف کے ساتھ جناب علّا مدنے اس آیت حکیمہ کا ترجمہ شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ کے ترجے سے یوں نقل فرمایا: '' کیا تؤنے نہ دیکھا کیسا کیا تیرے رب نے ہاتھی والوں کے ساتھ' سكك باتحول اس آيبت حكيمه كالثاه صاحب عليه الرحمه كالرجمه بمحى ملاحظه فرما ليجيج تا که جناب علّامه کی محنت کا اندازہ ہو۔ اُن کا ترجمہ بیہ ہے:

https://ataunnabi.blogspot.com/ "کیا تونے نہ دیکھا کیہا کیا تیرے رب نے ان ہاتھی والوں <sub>سے</sub> اب امام احمد رضا كا في الفور (أيت س كر) لكمايا مواتر جمه ملاحظه فرمايي -''اے محبوب کیاتم نے نہ دیکھاتمہارے رب نے ان ہاتھی والوں کا کیا حال کیا'' آیت ۲ : حضرت علامہ نے اس آیت مجیدہ کے ذیل میں شاہ صاحب کے ترجيح مي ذرا ساتفرف فرماكريون تحرير فرمايا: · · کیانہیں کر دیا اُن کا دادُ غلط'' ثاه ماحب عليه الرحمه كاترجمه بيرب: " نه کر دی<u>ا</u> اُن کا دادَ غلط' ادرامام احدرضا كاترجمه مديه: · • کیا اُن کا داؤں تباہی میں نہ ڈالا'' ۱۰۲ **ـ سورة قريش** آیت ا: جناب علاّ مد کے مصحف میں آیت ہدا کا بیر جمہ درج ہے: "اس داسطے کہ مانوس رکھا قرلیش کؤ' شاہ حبدالقادر عليہ الرحمہ نے اس آيت حميدہ كابيتر جمة تحرير فرمايا تھا: «"اس واسطے کہ ہلا رکھا قریش کؤ<sup>،</sup> واضح موكه منهل جانا من ملانا (متعدى) اور بلا ركهنا (متعدى) آج تجي مردّج میں، متروک نہیں۔ امام احمد رضا کی زبان پر آیت سنتے ہی بیر جمہ جاری ہو گیا: 



شاه صاحب عليه الرحمه كالرجمه بمحما ليحى تعاليني · 'ہم نے دی تجھ کو کور'' •• کور'' لغت نو یہوں، اہلِ زبان اور شعرا میں بالا تفاق مذکر ہے۔عوام میں بھی مذکر ہی مستعمل ہے۔ البیڈ' نہر' یا ''حوض' کے ساتھ تانیٹ کے مسیخ میں بولا ادر ککھا جاتا ہے؛ مکر وہ تانیٹ کوڑ کی نہیں ہوتی بلکہ نہریا حوض کی ہوتی ہے۔ شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے اپنے عہد کی ٹوٹی پھوٹی زبان میں جوتر جمہ کیا تھا اُس کی تھیجے کی جانب جناب علامہ نے یا تو توجہ ہیں دی یا وہ اس غلطی کو سمجھے ہی نہیں۔ جاتے تو ٹھیک کر کیے تھے۔ یہ بچھ دشوار نہیں تھا۔



"جب پنج عکی مدد الله کی اور فیصله" امام احمد رضائے برترجمہ لکھایا: "جب الله كى مدداور فتح آئے" ااا۔ سورۂ لھب آیت اِ: جناب عِلّامہ نے اس آیت کا ترجمہ شاہ میاجب کے ترجے سے اس طرح لغظ ميدلفظ تعل فرمايا: " ثوث مے ہاتھ الی لہب کے اور ثوث کیا وہ آب

https://ataunnabi.blogspot.com/ (300) امام احمر رضائے اس آیت کا بیتر جمہ ارشاد فرمایا: '' تباہ ہو جا کمیں ابولہب کے دونوں ہاتھ اور وہ تباہ ہو بی گیا'' آیت ۳: جناب علآمہ نے اس آیت شریف کا ترجمہ شاہ صاحب کے ترجے ميں ايک لفظ بدل كراس طرح تحرير فرمايا: "اب بڑے گا ڈیک مارتی آگ میں شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے بیتر جمد تحریر فرمایا تھا: " اب بي كا د يك مارتى آك من جناب علامہ نے '' پیٹے' کو'' پڑے' سے بدل دیا مکر ڈیگ کو ایسے ہی رہے دیا۔ شایدوہ ' ڈیگ' کو ضبح ادر رائج سمجھتے ہے۔ امام احمد رضانے بیر جمہ املا کرایا: "" اب د صنتا ہے لیٹ مارتی آگ میں وہ اال سورة اخلاص آیت ا: آیت ہٰذا کا ترجمہ جناب علّامہ نے شاہ ماحب کے ترجمے سے لفظ ہ

لفظ نقل کر کے اس طرح تحریر فرمایا: \* تو کہہ وہ اللّٰہ ایک ہے' امام احمد رضا نے اس آیت کا بیتر جمہ کھمایا: تر میں کی ضرورت نہیں تر جمہ خود ہول رہا ہے۔ تر میں کی ضرورت نہیں تر جمہ خود ہول رہا ہے۔ آیت <u>س</u>: علّا مہ محمود الحن صاحبٰ نے اس آیت کے شاہ صاحب کے تر یے سے استفادہ کر کے اپنا تر جمہ ہوں تحریر فرمایا: \* نہ کہی کو جنا نہ کہی سے جنا''

301

شاہ صاحب علیہ الرحمہ کا ترجمہ ہے ہے: "نہ کی کو جنا اور نہ کی سے جنا" شاہ صاحب کا ترجمہ جناب علامہ کے ترجے سے بہتر ہے اور صحیح ہے۔ جناب علاّمہ نے نقل کرنے میں اس کی خوبی کو کم کر دیا کیونکہ وہ واؤ عطف کا ترجمہ کھا گئے۔ امام احمد رضانے اس آیت کا بیتر جمہ اللا کر دیا: "نہ اس کی کوئی اولا داور نہ وہ کی سے پیدا ہوا"

# ۳۱۱**- سورهٔ فَلَق**

آیت !: جناب علّامہ نے اس کا ترجمہ شاہ صاحب کے نسخ سے لفظ بلفظ اس طرح نعل فرمایا:

"تو کہہ میں پناہ میں آیا من<del>ع</del> کے رب کی" امام احمد رضا كا اس آيت كا الملاكرايا مواتر جمه بيرب: "تم فرماؤ میں اُس کی پناہ لیتا ہوں جونع کا پیدا کرنے والا ہے" ...**۱۱۲ سورة ناس** آیت اِ: جناب علّامہ نے شاہ میاحب علیہ الرحمہ کے اس آیت کے ترجے کو بلغظم أثلا كرابي تسخ من سجاليا-ترجمه ال طرح ب: (شاد ماحب كالمجم ليح يا جناب علاّمه کا) "تو کہہ میں پناہ میں آیا لوگوں کے رب کی" امام عشق ومجبت نے پر مغیر کے مسلمانوں کو اس آیت کا بیتر جمہ عنایت فرمایا: « تتم کھو میں اُس کی بناہ میں آیا جو سب لوگوں کا رب'

<u>عناب علام محود الحن</u> کے مترجمہ قرآن کریم (مطبوعہ سعودی عرب) میں دعا۔ ختم القرآن (۳ عدد) کے بھی اردو تر بیم موجود ہیں۔ ان دعا دَل کے تر بیم کی مترجم قرآن کریم میں فقیر کی نظر نے نہیں گزرے۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ قار تین کرام پر جناب علامہ کی قابلیت ترجمہ نگاری کا رعب ڈالنے کے لیے یہ تر جے درن کیے گئے ہیں۔ اگر دا قعتا یہ ای لیے کیا گیا ہے تو یہ تحض دعو کا ہے۔ ان تینوں دعا دَل کے تر بیح کس ایک فتحض کے ہیں ہی نہیں؛ بلکہ دو ایسے محصول کے کیے ہوتے ہیں جو جناب باری تعالیٰ عز وجان کے بارے میں جُدا جُدا لیچ رکھتے ہیں۔ پہلی دعا میں اللّہ در العرت سے جن میں دعا ما گی گئی ہے؛ دوہ یہ ہیں۔ پہلی دعا میں اللّہ در مانوں کر، رحم کر، بنا، یاد ولا، سکھا، نصیب کر، دلیلی داہ بنا۔ مواخذہ نہ سیجی، تبول فرما ہے، آپ سُنے اور جانے دالے ہیں، رکھے، قبو تبیحی، کر دیتے۔

صاف معلوم ہوتا ہے کہ بیر کاریکری جناب علامہ کی عربی دانی اور ترجمہ نگاری

د حاک جمانے کے لیے کی گنی ہے۔ جناب علآمہ محود الحن نے مقدمہ (جو قرآن کے آخر میں دیا گیا ہے) ب شاعری اور فن تاریخ گوئی ہے بھی اپنی وابستگی کا ثبوت دیا ہے۔ چنانچہ اس نے تر۔ ک تاریخ اس طرح نکالی ہے۔ ترجمه موضح قرآن مجيد يادكار شبر عبدالقادر كرد ترميم اقل العبيد ده که آن معدن مدخونی را سال او موضح فرقان حميد یے سٹش و پنج بگفتہ محمود DIMMY

جتاب علامہ نے بیرتاریخ (موضح فرقان حمید) غالبًا اس لیے نکالی ہے کہ امام

https://ataunnabi.blogspot.com/ رضانے اپنے ترجمہ قرآن کا اسم تاریخی '' کنزالا یمان فی ترجمہ القرآن' ۳۳۰ا ھرکھا تحا۔ جناب علّامہ نے بھی کوشش تو ضرور کی ہوگی کہ وہ بھی کوئی ایہا ہی جامع تام التخراج کرلیں۔ محر عالبًا بیہ اُن کے لیے نامکن تھا۔ اس لیے مادہ تاریخ میں شش وینج (۲+۱=۱۱) ''گیارو'' کا تخرجہ کرکے کام چلانا پڑا۔ جب کہ ماہرینِ نن ۹؍عدد سے زياده كالتخرجه يا تدخله معيوب مانتے ہيں۔ (فن تاريخ گُونَي مصنفه ابوالبلاغت پنڈ ت رتن پند دردی تاثیر دفتر ماه نامه شان مند د تی ۱۹۸۷ به صفحه ۲۲ نیز نگارستان تاریخ ۱۹۳۹ به معنف و تاثر جناب کلیم سرد کچی ۱۹۹۷ء صفحہ ۳۳) اگر اس موقع برموازنے کے لیے امام احمد رضا کی تاریخ گوئی کا ذکر کیا جانے لکے تو ایک طویل مضمون بلکہ کتاب کے بغیر کا منہیں چل سکتا۔ چونکہ '' ہے کم وکاست'' تاریخی ماڈہ جناب علّا مہمود الحن سے استخراج نہ ہوسکا۔ اس کیے تخرجہ کے لیے قطعہ کہنا پڑا۔ اس قطع کے ۲ مفرقوں کا یہ حال ہے کہ پہلا مصرع فاعلاتن فعلاتن فعلن کے وزن پر بحر رمل مسدس سالم مخبون مسکن مخدوف میں ہے۔ پھر ای دزن پر تیسرا مصرع ہے۔ یانچویں مصرع کے حصبہ عردض میں 'نغلان' ( م ساکن ) آرہا ہے۔ اس کے اجماع کا بھی جواز ہے۔ مر دوسرے، چوتھے اور چھنے معرع کا حصہ منرب دزن کے اعتبار سے بالکل خلاف قاعدہ ہے۔ کیونکہ ان میں "عین" ساکن ہونے کے بجائے متحرک ہے اور ساکن کے ساتھ اس کا اجتاع جائز نہیں۔ اور چوتے معرع کی تو کوئی کل ہی سید می نہیں ہے۔ یہ ننز بے ندائم معلوم ہوا کہ ارمعر حوں میں سے " (لیتن پیاس فی مد) غلط ہیں۔ يقينا جناب علامه كواس فن من ابن ملاحيت كا اندازه موكار اكر وه ابن توت شاعری کا اظمار ندفرات تو اچھا ہوتا۔ بڑے عالم اور بھاری بحرم شخصیت کے مالک ہونے کا جرم تورہ جاتا۔

اس کے برعکس امام احمد رضا کی شاعری کا ذکر اس موقع پر اس لیے برعل ہے کہ یہاں اس کی منجائش ہی نہیں لکل سکتی کتنے ہی اختصار سے کام لیا جائے تعظی باتی رہ جائے گی۔ موصوف کی شاعری پر اب تک ہزاروں صفحات لکھے جاچے ہیں جے احتیان ہو دہ مولا نا عبدالستار حبیب ہمدانی معروف مدخلاء العالی کی صخیم تصنیف ''فن شاعری ادر حسان الہند'' کا مطالعہ کرے۔

الکی ہے۔ یہ جائزہ سر سری ہے۔ اگر کوئی ذی استعداد اور نکتہ داں گہرائی اور بار کی کے ساتھ جائزہ سر سری ہے۔ اگر کوئی ذی استعداد اور نکتہ داں گہرائی اور بار کی کے ساتھ جائزہ لیے تر مرید بہت سے نکات سامنے آئیں گے۔ بایں حال ایک قاری اگر سرسری نظر سے بھی اس جائزے کا مطالعہ کر نے تو اُسے ترجمہ کنز الایمان کی خو ہوں کا بخوبی اندازہ ہو سکتا ہے۔ اور بنظر غائز مطالعہ کرنے پر تو اس ترجمہ کنز الایمان کی خوبوں کا بخوبی اندازہ ہو سکتا ہے۔ اور بنظر خائز مطالعہ کر نے تو اُسے ترجمہ کنز الایمان کی خوبوں کا بخوبی اندازہ ہو سکتا ہے۔ اور بنظر خائز مطالعہ کر نے تو اُسے ترجمہ کنز الایمان کی خوبوں کا بخوبی اندازہ ہو سکتا ہے۔ اور بہ نظر غائز مطالعہ کر نے پر تو اس ترجمے کی زبان کے جو ہر آ شکار ہو جائیں گے۔ اس جائزے میں کے مطالعہ کر نے پر تو اس ترجمے کی زبان کے جو ہر اس جائز ہو بندا ہو جائیں گے۔

تر بھے سے کیا گیا ہے۔ یہ کچو ضروری نہیں تھا مگر اس خیال سے کہ ایک شے کی خوبی کا اندازہ دوسری شے سے مقابلے کے بعد ہی صحیح ہوتا ہے یہ طریقہ اختیار کیا گیا۔ مقابلے کے داسطے دہ ترجمہ چنا گیا جس کو ایک ایے صحف نے اردو کا سب سے اچھا ترجمہ قرار دیا تھا جو اپنے طبقے میں علامہ فہامہ ادر عظیم دانشور مانا جاتا تھا۔ اس مواز نے سے جہاں اس نام نہاد دانشور کی دانشوری کی پول کھلی وہیں عام لوگوں کو بھی معلوم ہو گیا کہ جناب علامہ محود الحن مستقل ترجمہ نگار نہیں سے انہوں نے شاہ عبدالقادر علیہ الرحمہ کے تر بیے کی نام نہاد اصلاح کی کوشش کی تھی۔ خو دفر ماتے ہیں: کی نام نہاد اصلاح کی کوشش کی تھی۔ خود فر ماتے ہیں:

یک بات ذہن تھن ہوئی کہ منعل ترج سے سر امر زیادہ مناسب اور مغیر ہے کہ موقع قرآن میں جو شکامت پیدا ہوگی ہے اس کے رفع كرف من كوشش كى جائے ' (مقدمہ م ۲ و ۳) محر شکایت رفع کرنے کے بجائے حرید شکایات کا ممامان فراہم کر دیا۔ جیرا کہ ال جائزے سے طاہر ہوتا ہے۔ ادر اس سے علق مدمحود الحسن مساحب کی جواہی ابجر کر سامنے آئی وہ موازنے کا بنتیجہ ہے۔ فقیر کا یہ مقصد نہیں تھا۔ البتہ یہ سوال ضرور پردا ہوا کہ جب اردو کے سب ے ایچے تربیح کا بی حال ہے تو دیکر تراجم کا کیا حال ہوگا۔ جناب علامہ محود الحن کے اسلوب نگارش میں جو ایک خاص بات نظر آئی۔ دہ فل متعدى المعدى كاب جا ادر كثير استعال ب- فقير بيني كبتا كه أس كا استعال محمتاه یا تاجانز ہے۔ بیر بحی نہیں کہتا کہ اس کا استعال قطعاً نہ ہو۔ حب مردرت کہیں ایک آدھ باراستعال کرلیا جائے تو اُس کو خطا نہ مانا بی بہتر ہے؛ مرجس کثرت سے

جناب علامہ نے اس کا استعال کیا (اور وہاں بھی جہال شاو عبدالقادر علیہ الرحمہ نے اس کا استعال نمیں کیا تھا) پندیدونیں۔مطوم ہوتا ہے کہ الفاظ کے استعال کے بارے میں حضرت علامہ میں دوق سلیم کی تحق ۔ جہاں تک مناسب معلوم ہوافقیرنے ایسے مقامات کی نثان دی کی بحر جب یہ ويكما كرجناب علامداس كم بغير حمارت لكسخ محدور نظرات بي توايي افعال کی نشان دبنی بند کردی۔ اندازہ تھا کہ شاید سمی تناسب آئے بھی ہوکا جو اس دقت تک رہا تھا؛ محر اس کے بعد تو جناب علامہ نے قل متعدی المعدی کی بحرمار بی کردی۔ بالکل ایسا معلوم ہوتا تھا جیسے کوئی تخص اپنے تکمیہ کلام سے مجبور ہو جو اُس سے چھوٹیا بی حس فی متحدی المحدی کا استعال بھی جناب علامہ کی مجبوری مطوم ہوتا ہے۔ اس **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

306

بات کا اظہار کیا جاچکا تھا کہ آ کے قتل متعدی المتحدی کو نظر اعداز کیا جائے گا ( کیونکہ جتنا کچھ پیش کیا جاچکا تھا کم نہ تھا) اس لیے باوجود بحر مار کے پحر اُس کا ذکر تک نہیں کیا کیا اور جرت کی بات تو یہ ہے کہ جناب علامہ محود الحن کے شاکر دعزیز ادر اُن کے حاشیہ نگار علامہ شہیر احمد عثانی پر بھی اپنے اُستاد کا پچھ ایسا پر چھاداں پڑا کہ دہ بھی انہی کی یولی یو لیے نظر آئے اور بعد میں قتل متحدی المحدی کا اتنا زیادہ استعال کیا جسے یہ بھی کوئی کا رواب ہو۔

اس کے مقابلے میں کنزالا یمان کی زبان صاف، شستہ، رواں اور علاقہ ردیل کھنڈ کی تکسالی زبان ہے۔شرفا کے روز مزے الفاظ کی عمدہ در د بست، نثر کی صحیح تر کیب نوی نے تاثیر بھی پدا کردی ہے۔ چھ خوبیاں جاتزے می گنائی جا تک بی۔ اس لیے اس بارے میں زیادہ خامہ فرسائی کرنا طوالت کلام کا سبب ہوگا۔ جائزہ آپ ے مامنے ہے۔ اس کیے مزید کچھ وض نیں کرتا ہے۔ فقیر کا ارادہ تھا کہ دو اس تربیحے کی خوبیاں ایک ایک کرکے بیان کرے، لیکن اس کی کم علمی اور بج بح زبان دونوں چڑیں اُس کی راہ میں حاکل رہیں۔ پچھ دور تک تو کام تھیک ٹھاک چلا مریجر خوبیوں کومحسوس کرنے کے باوجود اُن کے نام معلوم نہ ہونے کے باعث أن كوبغير اظہار کے ہى چھوڑ دينا يڑا۔ بہت دور چل كرسورہ ٨ - (السنب، ا ے تربیح میں ایک ایسی خوبی نظر آئی، جس کو کسی طرح نظر انداز کرنا درست معلوم نہ ہوا۔ اُس وقت ذہن نے معاونت کی اور اس خوبی کے ذکر کے ساتھ اس کو ' بے تام خوبی سے موسوم کر دیا۔ کاش کے ذہن میں پہلے تل سے بات آجاتی۔ کمل فرمت اور ذہن کی کیموئی کے وقت ترجموں کے مواز نے میں چند مقامات پر ایہا بھی ہوا کہ دونوں تر جموں کے ایک ایک فقرے کو ایک دوسرے کے سمامنے رکھ کر بالکل مندی کی چندی کردینے کا موقع مل حما۔ اگر قرآن کریم کے کمل ترجے کا جائزہ

https://ataunnabi.blogspot.com/ (307) اس طریقے سے لیا جاسکا تو بات کچھ اور ہی ہوتی؛ مرکماب کی متخامت امید سے کیں زیادہ ہوجاتی اور ریجی ہے کہ انسان کا کیا ہوا کوئی کام اپنے میں کھل نہیں ہوتا۔ اگر کوئی باہت تو جوان اس کام کا بیڑا اُٹھالے تو کیا تی خوب ہو۔ جن حضرات کوفقیر کا بیکام اچھا گے دہ اس کی تعریف کرنے کے بجائے فقیر کے لیے حسن خاتمہ کی دعا فرما کیں کہ بی سب سے بڑی کا میا لی اور سب سے بڑا انعام الی ہے اور بی صرف مولات تعالیٰ کے کرم پر شخصر ہے۔ امید ہے کہ قار کین کرام فقیر کی اس گزادش کونظر انداز نہیں فرما کیں گے۔

الارماري هن معن خال سرائ سنجل (ضلع مراد آباد)

ፚፚፚፚፚ

308) بی مرتب کے لیے کہا بی جگی از جمد افروز قادری چراکونی

یہ کتاب دراصل کی انتقال خواب میں و کیمے جانے والوں کے کوائف و احوال پر مشتل ایک وجد آفریں مجموعہ ہے۔ اس کتاب کا ہر ہر واقعہ اور مرنے والوں کی ایک ایک بات جہاں عبرت آموز و تصبحت خیز ہے، و میں ذہن و و دماغ کو جنجو شرنے اور انتقاب لانے والی بھی ہے۔ پڑھتے پڑھتے کہیں کہیں آپ انتشک بار ہوجا کیں گے تو کہیں تیسم زیرلب سے شاد کام ہوتے نظر آ کیں گے۔ یہ واقعات ہمیں اپنی اصلاح کی دعوت و بیت میں اور آخرت کی یاد بھی دلاتے میں، اپنی تمل کے میں واقعات ہمیں اپنی اصلاح کی دعوت و بیت میں اور آخرت کی یاد بھی دلاتے میں، اپنی تمل کے میں میں اپنی اصلاح کی دعوت و بیت میں اور آخرت کی یاد بھی دلاتے میں، اپنی ک محالیے پر بھی اکساتے میں اور رحمت خداد عدی سے مایوی کے اند میروں سے بھی چھنگارا دلاتے ہیں - بیان کیا جاتا ہے کہ مرخیل انتقیا، حضرت جنید بغدادی – رحمہ اللہ (حال یہ کی معال ک بعد کی نے عالم خواب میں دیکھ کر دریافت کیا: اے ابوالقاسم اللہ نے آپ کے ساتھ کیا معاملہ کیا، نیز آپ ہمیں اُس جنس گراں مایہ کے بارے میں آگاد فرما کیں جس کی ما تک جہان برزخ میں زیادہ ہیں ہے؟۔ رتو آپ نے فرمایا: رکوح دی جو می آگاد فرما کیں جس کی ما تک جہان برزخ میں زیادہ ہو کہ میں اُس جنس گراں مایہ کے بارے میں آگاد فرما کیں جس کی ما تک جہان برزخ میں زیادہ ہی ہو ہو تیں اور میں معدوم ہو گئے میر آپ ہمیں اُس جنس گراں مایہ کے بارے میں آگاد فرما کیں جس کی ما تک جہان برزخ میں زیادہ ہی تر آپ ہمیں اُس جنس گراں مایہ کے بارے میں آگاد فرما کیں جس کی ما تک جہان برزخ میں زیادہ ہی تر آپ میں اُس جنس معدوم ہو گئے میں تکا دی دی میں می نے خو میں معدوم ہو گئے اور میں اور میں اور میں تکار میں میں نے خواج میں کی ما تک کی میں دی کی میں دی کی میں دی کی ما تک کی میں دیا ہو ہو گئی دی دی کی میں دی کی کی میں دی کی میں دو کی میں دی دی کی میں دو کی کی میں دیل کی دی کی میں دی کی میں دی کی میں دی کی می دی دی کی میں دی کی میں دیا کی دی دی کی کی دی کی دی کی کی دی کی دی کی کی دی کی می دی کی میں دی کی میں دی کی میں دی کی میں دی کی دی کی دی کی دی کی دی کی کی دی دی کی کی دی کی دی دی کی دی کی دی دی دی کی دی دی کی دی دی کی دی دی دی کی دی دی دی دی دی کی دی دی دی دی دی دی می دی دی می دی دی دی دی دی دی

لچر وقت بزار تحمت کی از بحمر افروز قادری چرا کونی

وقت ایک عظیم نعمت اور خداد تر قدوس کی عطا کردہ بیش قیت دولت ہے۔ قوموں کے عروج وزوال میں 'وقت' نے بڑا انہم کردار اُدا کیا ہے۔ تاریخ بتاتی ہے کہ جن تو موں نے وقت کے ساتھ دوتی رچائی، اور اپنی زندگی کے شام وسحر کو وقت کا بابند کرلیا، وہ ستاروں پر کمندیں ڈالنے میں کامیاب ہو تمنی، محرادُن کوککشن میں تبدیل کردیا، اور زمانے کی زمام قیادت اپنے ہاتھوں میں تھام لی؛ لیکن جو قوم می دفت کو ایک برکار چیز سمجھ کر یوں ہی گنواتی رہیں تو دفت نے انھیں ذلت دعبت کی اُتحاد مجرائیوں میں ایسا دیکھیل دیا کہ دور دورتک کھو بنے سے آج اُن کا نام دنشان تک نہیں ملاا۔ لہذاہوش کے ناخن کیں، اور اللہ تعالی نے وقت کی شکل میں جو عظیم نعت دے رکھی ہے اس کی قدر کریں؛ درنہ بینمت بہت جلد چھن جانے والی ہے، ادر پھر کف اُفسوس ملنے کے سوا ادر پچھ ہاتھ بنہ آئے گا۔ دفت کی قدرو قیت کے تعلق ہے ایک بیش بہاتھند۔

